# المناظرات العلمية في المغرب الإسلامي خلال عصري الدولتين الأغلبية والفاطمية (١٨٤-١٨٤هـ/١ ٨٠١-٩٧٣م)(\*)

الباحث / عمر عبد الله بوسف المونى طالب ماجستير في التاريخ والحضارة الإسلامية.

تحت إشراف د. نجيب بن خيرة أستاذ مشارك بقسم التاريخ والمضارة الإسلامية كليــة الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية. جامعة الشارقة

#### الملخص:

تناقش هذه الدراسة فكرة ظهور العديد من النقاشات العلمية في التاريخ الإسلامي خاصةً بعد ترجمة كتب الفلسفة الهندية واليونانية التي ساعدت في تشكيل مسار جدلي بأن العقل هو الوسيلة الأساسية لاكتساب المعرفة، وظهر الصراع بين العلماء حول مكانة الوحي من العقل في ذلك، وبسبب هذا النقاش ظهرت فرقة المعتزلة، وكذلك الفرق الباطنية التي اعتمدت على العقل وأبعدت الوحي، ورغم ظهور هذه الفرق في المشرق الإسلامي إلا أنها انتشرت في المغرب الإسلامي خاصةً خلال عصري الدولة الأغلبية والدولة الفاطمية، وشهدت بذلك العديد من المناظرات التي حدثت بين فقهاء المالكية والحنفية مع

<sup>(\*)</sup> مجلة "وقائع تاريخية" العدد (٤٠)، يناير ٢٠٢٤.

المعتزلة، وفقهاء المالكية والعبديين من جهة، وساد نوع من التنافس بين تلك المذاهب الفقهية والتيارات الدينية جراء الخلافات والنزعات في وجهات النظر، وكانت تلك المناظرات تقام تحت إشراف الأمراء الأغالبة والفاطميين حيناً، وبمبادرة من العلماء والفقهاء حيناً آخر.

وكان أسلوب المناظرات من الوسائل التي اتبعها علماء السنة في مواجهة البدع والضلالات، التي حملتها المذاهب والأفكار المخالفة لمنهج الأمة العقدي والفقهي في المغرب الإسلامي، وكان الهدف منها تحقيق الأمن الفكري في المجتمع الإسلامي، وهذا ما حافظ على سلامة النسيج الاجتماعي وتماسك المجتمع بدول المغرب العربي.

كلمات مفتاحية: المناظرة – المغرب الإسلامي – الأغالبة – الفاطميين – المذاهب.

#### **Abstract**

This study discusses the idea of the emergence of many scientific discussions in Islamic history, especially after translating Indian and Greek philosophy books, which helped form a controversial path that the mind is the primary means for acquiring knowledge. The Mu'tazilites, as well as the esoteric sects that relied on the mind and excluded revelation, and despite the emergence of these sects in the Islamic East, they spread in the Islamic Maghreb, especially during the era of the majority state and the Fatimid state, and witnessed this in many debates that occurred between the Maliki and Hanafi jurists with the Mu'tazila, and a kind of Competition between these jurisprudential schools and religious currents as a result of differences and tendencies in points of view, and these debates were held under the supervision of the Aghlabid and Fatimid princes at one time, and at the initiative of scholars and jurists at another time.

The method of debates was one of the means that Sunni scholars followed in confronting heresies and delusions, which were carried by doctrines and ideas that contradict the nation's doctrinal and jurisprudential approach in the Islamic Maghreb.

.Keywords: debate, , Islamic Maghreb, Aghlabids, Fatimids, sects.

#### تمهيد

المناظرة تفاعلٌ فطريٌ، جُبِل عليه الإنسان العاقل، من أجل إظهار الحق، بأسلوب علمي رصين، وأسلوب استعمله القرآن الكريم من جهة، وبالتالي فهي مشروعة من الناحية الدينية، لذلك لم يغفل الأصوليون من المسلمين عن إثبات وجود المناظرة طبعاً وشرعاً، فالمناظرة تفاعلٌ طبيعي بين بني البشر، والقصد منه معرفة الاستدلال وتمييز الحق من المحال، فطريقة الاحتجاج والمناظرة تتجلى إذاً في جريانها الطبيعي بين الناس وشرعية الاحتجاج، والمناظرة تظهر بشواهد من طبيعة المخاطبة الإلهية، والدلائل من أدلة التكليف الشرعي.

وفائدة هذا العلم هي الوصول إلى الحق فيما ينشأ من خلاف في المسائل العلمية بين الفريقين المتناظرين، وذلك باتباع القواعد المنطقية وطرق الاستدلال الصحيح في إثبات الرأي بالأدلة مع الاعتراض على من يخالفه، وقد أثبت الله تعالى المناظرة والمجادلة في القرآن الكريم في الكثير من الآيات فقال تعالى: ﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [سورة البقرة: ١١١]، أي أن هذا أمرٌ من الله جلّ ثناؤه لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم بطلب إقامة الحجة على دعواهم الباطلة التي يدعون فيها أن الجنة لا يدخلها إلا من كان هوداً أو نصارى، دون غيرهم من سائر البشر إن كنتم محقين فيها أ، على اعتبار أن الحق لا يظهر إلا بظهور حجة العقل، والعمل على إلغاء حجة الباطل.

#### أسباب اختيار موضوع البحث:

كانت هناك جملة من الأسباب التي دفعتني لاختيار هذا البحث وأهمها:

- الرغبة في الاطلاع على واقع المغرب العربي في عهد الدولتين الأغلبية والفاطمية.
  - ٢. بيان أهم أسباب وقضايا الصراع التي كانت تدور بين المتناظرين.
- ٣. عرض أهم نماذج المناظرات التي كانت قد عقدت في فترة الدولة

الأغلبية والفاطمية.

3. إثراء المكتبة التاريخية بالمادة العلمية عن هذه الفترة الزمنية من الدراسة. اشكالية الدراسة:

من القضايا المحمودة في تاريخنا الإسلامي ظهور المناظرات العلمية بين مختلف علماء المذاهب العقدية والفقهية خاصة في ظل الدولة العباسية، وذلك بسبب توسّع الدولة الإسلامية وترجمة الكتب الأجنبية وظهور الأفكار المستهجنة والباطنية، ورغم ظهور هذه الأفكار في المشرق إلا أنها انتقلت إلى المغرب الإسلامي إما هروباً من محاربتها أو رغبة في نشرها، والإشكالية المطروحة في هذا البحث هي ما مدى قدرة هذه المناظرات العلمية في إقامة الحجة ودحض الفكرة المستهجنة، وما هي أهم الدلائل والبراهين التي اعتمد عليها المتناظرون في مجالسهم التي كانوا يعقدونها حول القضايا الجدالية المختلفة ، ومدى صحتها وثباتها، فضلاً عن وجود عدد من الأسئلة الفرعية، كان منها:

- ١. ما مفهوم المناظرة ومن أول من وضع قواعدها؟
- ٢. من هم أشهر رجال العلم والفقهاء الذين أقاموا مجالس المناظرات؟
- ٣. هل القت مجالس العلم والحوار الدعم من خلفاء وأمراء الدولتين
  الأغالبة والفاطمية؟

#### المنهج المعتمد:

تم الاعتماد على المنهج التاريخي القائم على جمع المادة العلمية من المصادر والمراجع الخاصة بالدراسة، ومن ثم وصف مجالس المناظرة التي كانت تقام في المغرب العربي بالاعتماد على المنهج الوصفي، ثم الاعتماد على المنهج المقارن حيث دراسة ونقد المعلومات من مختلف المصادر والمراجع بهدف الوصول إلى الحقيقة التاريخية قدر المستطاع.

#### الدراسات السابقة:

- 1- الدراسة الأولى: بعنوان " أهل السنة والجماعة في المغرب وجهودهم في مقاومة الانحرافات العقلية"" للدكتور التهامي، إبراهيم على، رسالة دكتوراهه غير منشورة بجامعة أم القرى، كلية الدعوة وأصول الدين، 1814ه/ 1991م، ومن أهم النقاط التي كانت تهدف إليها هذه الدراسة هي:
- البحث عن سبل مقاومة الانحرافات العقدية من الفتح الإسلامي إلى نهاية القرن الخامس.
- وضع ذلك في بؤرة اهتمام الباحثين والمتخصصين المهتمين بعلوم العقائد.
- الدراسة تخدم تخصصات وثيقة الصلة بالتاريخ من حديث وعقيدة وفقه ومقارنة الأديان وغيرها من التخصصات الشرعية.

ولا شك أن هذه الدراسة قريبة إلى حد من موضوع دراستي إلا أنها ركزت على جانب محدد من الجانب الفكري وهو الجانب العقدي، أما موضوع دراستي فهو يشمل عموم الانحرافات الفكرية سواء في العقيدة أو في الفقه والتشريع أو الجانب الروحي وحتى الجانب السياسي كما حدث مع الدولة العبيدية (XE "الدولة العبيدية").

۱۵ الدراسة الثانية: بعنوان (جهاد الفقهاء المالكية وأساليب مقاومتهم للدولة الشيعية العبيدية في المغرب العربي) للباحث بويجرة، على الشريف بشير، مقال أكاديمي منشور في مجلة الحوار المتوسطي، تونس، المجلد ١١، العدد ٣، ٢٠٠٠م. وناقش الباحث في دراسته دور علماء المالكية في مواجهة قتنة العبديين الذين استولوا على المغرب العربي وأقاموا دولتهم في تونس سنة ١٩٧٧هـ/٩٠٩م، وقد قسم الباحث هذا الدور إلى:

- دور الفقهاء المنكرين على العبديين وهم السواد الأعظم، وهم ينقسمون إلى منْكر بقلبه، ومنكر بلسانه وتمثل الإنكار باللسان في المقاومة العلمية التي استخدمت أساليب متعددة مثل المناظرات والردود المكتوبة، وأما الإنكار باليد فتمثل في المقاومة المسلحة التي قام بها بعض الفقهاء.
- أما الفقهاء غير المنكرين وهم قلة يسيرة، فانقسموا بدورهم إلى متعاطفين أو مداهنين أو خائنين بائعين لدينهم ووطنهم.
- كما تكلم الباحث عن نتائج صمود الفقهاء المالكية أمام فتن العبيدين الذي أثمر جلاء العبديين عن تونس وذهابهم إلى مصر.
- وذكر الباحث مجموعة من العلماء الذين قاوموا هذه الفتنة ووقفوا شامخين أمام العبديين ودحض أفكارهم ومعتقداتهم سواء بالحجة والبرهان أو برفع السلاح في وجوههم.
- كما ذكر الباحث في دراسته على عقد المناظرات والمساجلات العلمية التي قام بها العلماء لمواجهة أفكار العبديين، {" XE العبيديين "} وكذلك وضع التآليف الكاشفة لعوراتهم ومقاطعتهم ومقاطعة من يتعامل معهم من العلماء المسالمين لهم.
- وختم الباحث دراسته في التذكير بالعزيمة الصلبة التي تميز بها فقهاء المالكية في مواجهتهم لدولة بني عبيد الرافضية وهم صابرون محتسبون، كما بيّن دورهم في الحفاظ على دين الأمة وأمنها القومي، وقوة المذهب السنى المالكي في نفوس المغاربة.

هذه الدراسة ليست دراسة شاملة عن الأمن الفكري في المغرب الإسلامي " المغرب الإسلامي " فقد تعرضت إلى قسم بسيط من دراستي، وهي موقف لعلماء الملكية ومواجهتهم للدولة العبديية في تونس عموماً، وهي الجزء المهم من دراستي التي تمثلت في دور العلماء المالكية في تحقيق الأمن الفكري

في المغرب الإسلامي، في فترة الدولة العبيدية {" XE الدولة العبيدية "}، وقد استفدت منها كثيراً خاصةً في هذا الجانب.

# ١. المناظرات العلمية (المصطلح والمفهوم):

# أ. مفهوم المناظرة في اللغة والاصطلاح:

يرد لفظ المناظرة في معاجم اللغة العربية إلى مصدر على وزن مفاعلة فعله ناظر، وهو من أصل ثلاثي مادته هي النون والظاء والراء، وهو أصل صحيح ترجع فروعه إلى معنى واحد وهو تأمل الشيء ومعاينته، ثم يستعار ويتسع فيه، ومنه هذا نظير هذا، أي إنه إذا نظر إليه وإلى نظيره كانا سواء ، ومن هنا جاءت المناظرة على وزن مفاعلة يدل على التشارك بين طرفين أو أكثر ."

والنظر ينقسم إلى قسمين مادي ومعنوي فالمادي هو: النظر بالعين، وهذا حده الإدراك بالبصر، والمعنوي: النظر بالقلب، وهذا حده الفكر في حال المنظور فيه<sup>3</sup>.

#### ب. مفهوم المناظرة في الاصطلاح:

تعددت تعريفات المناظرة اصطلاحاً عند العلماء، نذكر منها ما يلي:

- أ- النظر بالبصيرة من الجانبين في النسبة بين الشيئين إظهارًا للصواب°.
- ب- تردد الحديث بين شخصين يقصد كل واحد منهما تصحيح قوله، وإبطال قول صاحبه، مع رغبة كل واحد منهما في إظهار الحق أ.
- ت- المحاورة بين فريقين حول موضوع لكل منهما وجهة نظر فيه تخالف وجهة نظر الفريق الآخر، فهو يحاول إثبات وجهة نظره وإبطال وجهة نظر خصمه مع رغبته الصادقة بظهور الحق والاعتراف به لدى ظهوره .

وإذا كانت المناظرة هي النظر بالحسنى في النسبة بين المسألتين ليظهر الحق، فإن المجادلة هي المنازعة في المسألة العلمية لإجبار الخصم سواء كان حديثه في نفسه فاسداً أو لا، فإذا علم بفساد حديثه وصحة حديث خصمه أصر على منازعته فتلك هي المكابرة، وإذا كان مع عدم العلم بحديثه وحديث صاحبه فنازعه فتلك هي المعاندة^.

ولم تكن قواعد المناظرة علماً مدوناً يدرس، وذلك لأن الناس في صدر الرسالة الأول ليسوا بحاجة إلى هذا العلم لسلامة الفطرة، وإنما كانت حواراتهم تجري على وفق قواعد اللغة العربية، وعندما طال العهد وتداخلت مع اللغة العربية لغات أخرى نتيجة لانتشار الإسلام، احتاج الناس إلى قواعد يلتزمها المتباحثان، فأصبح التدوين في قواعد هذا العلم من الحاجات الضرورية، فكان أول من ميّز هذه القواعد وجعلها علماً مستقلاً وصنف فيه على الكيفية التي تناقلها اليوم هو ركن الدين أحمد العميدى الحنفي (ت: ١٥٨ه/١٢١م)، صاحب كتاب "الإرشاد" أولى من ميّا الإرشاد" أولى من ميّا المناسلة المن

### ٢. أدب المناظرات عند المسلمين:

لم يكن من ديدن علماء المسلمين التقوقع والانغلاق على ذواتهم، وأن يحبسوا العلم عن غيرهم، أو يكون ما عندهم هو الصواب الذي لا يحتمل الارتياب، أو أن يتظاهروا بأنهم امتلكوا ناصية العلم والمعرفة، بل كان من أبرز سماتهم أن يتحرّوا الصدق والوصول إلى الحقيقة، وما كان ليثني أحدهم شيءٌ من أن يصرِّح بعجزه عن الإجابة عن أي سؤال، أو أن ينتفع من غيره بعلم يقال، ليزداد هدى وبصيرة، فكانوا يأخذون الحكمة من أي وعاء خرجت منه، ويتناولون الحقيقة من أي أفق سطعت.

وقد كان من الضروري لإقامة أي مناظرة أن يكون هناك عدة أطراف، فقد كان الأصل في لفظ المناظرة في مدلولها اللغوي من المفاعلة، ومصدر المفاعلة يعني التشارك بين اثنين فأكثر، واعتمدوا جملة من الأركان التي لابد من وجودها حتى يتم عقد المناظرة، وإن لم تكن موجودة تتعدم المناظرة، ومن

#### أبرزها:

- أ- الموضوع: حيث يقصد به القضية التي تجري حولها المناظرة، وتكون صورتها مشخصة في ذهن كل المتناظرين، محدودة المعالم، ومعينة الأهداف.
- ب- المتناظران: وهما الطرفان اللذان سيتحاوران حول الموضوع المطروح للمناظرة، ويسمى أحدهما مُدعياً أو ناقل خبر، والآخر معترضاً عليه '.

ويسمى البادئ بالكلام عارض الموضوع معللاً والمعترض سائلاً، أو يسمى البادئ عارض الموضوع مانعاً والمعترض مستدلاً، وذلك تبعاً لموضوع المناظرة، وقد يتغير الأمر في أثناء المناظرة فينقلب السائل معللاً والمعلل سائلاً أو المانع مستدلاً والمستدل مانعاً '\.

وكان هناك أيضاً حسب ما استنبطه علماء المسلمين مجموعة من القواعد التي يجب توافرها في المناظرات، وهي كالآتي:

- أ- إن الحق واحد لا يتعدد والكفر أجناس كثيرة كلها باطلة: أي أن يقصد كل من المتناظرين إظهار الحق وإثبات الصواب ولو على يد صاحبه، فإن الحق وحده هو الذي يجب اتباعه وما سواه من الملل والنحل والمذاهب والقوانين لا تلتقي معه، بل تميل عنه، لأن الحق واحد لا يتعدد، والخط مستقيم بين نقطتين لا يكون إلا خطا واحداً، ومن هنا جاء التوجيه الإلهي في القرآن الكريم إلى النبي صلى الله عليه وسلم للالتزام بهذه القاعدة المستنبطة، من قوله تعالى: ﴿وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ ﴾ [سبأ: آية ٢٤].
- ب- التحلي بالقول المهذب: فيجب على كل من كان طرفاً في الجدال أن ينزه لسانه عن كل ما فيه إيذاء للطرف الآخر، وعن كل ما من شأنه أن يبعث على استثارة مشاعر الغضب في النفس من طعن أو

- تجريح أو استهزاء أو سخرية ١٢.
- ت- تقديم الحجة والبرهان: فعلى المناظر أن يكون ذا بصيرة بالأساليب المنطقية السليمة عند المناظرة وبمبادئها، كي تأخذ عملية الجدال والمناظرة مساراً صحيحاً ويسودها جو التفاهم والتسامح، وإلا تحولت إلى جولات كلامية عقيمة حصادها الفشل وإضاعة الوقت، ولتحقيق هذا الهدف السامي من التزام أمثال الطرق والأساليب المنطقية القويمة لدى المناظرة، صاغ علماء المناظرة وآدابها قاعدتهم المشهورة: (إن كنت ناقلاً فالصحة أو مدعياً فالدليل) "ا.
- ث- عدم تناقض أقوال المناظر بعضها ببعض: بمعنى ألا تكون الدعوى التي يقدمها المناظر مناقضاً بعضها بعضاً، فإن ذلك يقضي بإسقاط دليله ودعواه، فيكون قد حكم على عدم جدوى ما أدلي به من دليل أو دعوى مما يساند وجهة نظره ألا.
- ج- إعلان التسليم بالمسلمات: أي يجب على كل من المتناظرين أن يعلنا التسليم بالأمور والقضايا التي هي من البديهيات والمسلمات الأولى أو الأمور المتفق بينهما على التسليم بها.
- ح- قبول النتائج المتوصل إليها: لا بد من الإذعان للنتائج التي تمخضت عن المناظرة والتي توصل كلا الطرفين إليها بالأدلة القاطعة أو المرجحة وقبولها، لأن الدافع إلى المناظرة من أول أمرها إنما هو الوصول إلى الحقيقة، وهي الهدف الأسمى الذي ينبغي لكل ذي لب أن يسعى إلى البحث عنه واكتشافه وتقبله.

وهناك عدة شروط يجب توافرها حتى تستقيم المناظرة وتكون ذات فائدة ١٠٠٥ ومن أبرزها:

أ- ينبغي للمناظر أن يقدم على مناظرته تقوى الله، يقصد بنظره طلب الحق ولا يقصد من ورائه المباهاة والمغالاة.

- ب- ألا يتناظر في حال الجوع والعطش، ولا في حال الخوف والغضب.
- ت- أن يحسن الاستماع إلى كلام خصمه، وإن رأى في كلامه فساداً فيجب أن يكون له عوناً على نظره، ولا يثق بقوته وضعف خصمه، وأن يصبر عليه حتى يفرغ من كلامه.
- ث- ألا يتكلم المناظر على ما لا يعلمه، ولا يتكلم إلا في موضوع النقاش، فإن الكلام على ما لم يقصده عدول عن الغرض المطلوب.
- ج- أن يلتزم المناظر بالوقار في جلوسه، وألا يكثر الصياح لأن ذلك يسبب الضجر، ولا يخفت صوته جداً، ولا يشغف بكلامه ولا يعجب بمناظرته.

# ٣. المغرب الإسلامي المهجر الجديد للأفكار والمذاهب (هجرة رجال وكتب المذهب المالكي، والفكر الاعتزالي، والفكر الشيعي الباطني):

لم يكن المغرب الإسلامي بمنأى عما كان يدور في المشرق من خلافات فقهية أو عقدية، فقد أثيرت بعض المسائل الكلامية منذ أواخر القرن الأول، وذكرت المصادر تأكيداً لهذا الطرح أن أبا قبيل المعافري (ت ١٢٨هـ/٥٧٥م) الذي دخل إفريقيا غازياً مع حسان بن النعمان (ت ٨٦هـ/٥٠٥م) وشهد معه المغازي، سئل عن القدر فأجاب: "لأنا في الإسلام أقدم منه، قدين أنا في الإسلام أقدم منه، لا خير فيه" أنا

وقد شكل الموقع الجغرافي للمغرب الإسلامي على امتداد التاريخ مجالاً لتلاقح الحضارات وتجمع الأعراق والأجناس واصطدام الديانات، ولم تكن هذه الرقعة الجغرافية بمعزل عن مختلف التيارات الفكرية والسياسية والعقدية الرائجة في حوض المتوسط، ومع انتشار الإسلام في المغرب الإسلامي وشيوع ديانة التوحيد، نشط المشرق باعتباره مهبط الوحي وموطن الرسول صلى الله عليه وسلم ومنطلق أفواج الوافدين من فقهاء وعلماء وقادة في مد المغرب الإسلامي بالمؤثرات الدينية والاجتماعية، وخاصة التي شملت مختلف نواحي الحياة بالمؤثرات الدينية والاجتماعية، وخاصة التي شملت مختلف نواحي الحياة

السياسية والاجتماعية والفكرية والعقدية ١٧٠.

وحمل الكثير من الوافدين المشارقة إلى أرض المغرب الإسلامي خلافاتهم السياسية والعقدية التي استعرت حلقاتها من جديد، واشتدت المناظرات العقدية بين الفرق المختلفة، فرغم سيادة مذهب أهل السنة والجماعة في المغرب الإسلامي، فإن المذاهب الأخرى والمعتقدات المغايرة قد وجدت لنفسها مكاناً هناك واستطاعت أن تذيب الأفكار والمذاهب والمسافات بين المشرق والمغرب، وما صاحب هذا من انتقال وتلاقح فكري وعقدي وما نتج عنه من تأثير وتأثر، ويمكن أن نأخذ على ذلك الاعتزال كمثال، الذي لم يكتب له الظهور والانتشار في إفريقيا لولا بعض الأقوام قدموا من الشام ومن العراق ١٠٨.

لم تتأخر الوفود المتوالية للرجال من المشرق باتجاه أرض المغرب الإسلامي كثيراً بعد ظهور الدين الإسلامي وانتشاره في الآفاق، فالموجات الأولى لهذه الوفود قدمت كما تذكر ذلك المصادر التاريخية المختلفة في عهد الفتوحات الأولى، بدءاً بخلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه، عندما كان عمرو بن العاص على رأس الإدارة المصرية، وأخذت طلائع الحاميات العربية تتسرب إلى ليبيا، وتتابعت الفتوح بعد ذلك على مراحل عبر الشمال الإفريقي، وأصبح في هذه الفترة سكان هذه المناطق من العرب الذين كانوا من الجيش الإسلامي الفاتح، لكن في النصف الثاني من القرن الأول بدأ يشهد توافد بعض المثقفين والدعاة ألى المثقفين والدعاة ألى المثلث المثلث المثلث والدعاة ألى المثلث الم

وما يكاد يظهر في المشرق مذهب أو رأي حتى يجد طريقه نافذاً نحو المغرب الإسلامي، الذي تشهد الوقائع التاريخية أنه كان على الدوام مجالاً مفضلاً للأصوات والأفكار ومقصداً للمذاهب والمعتقدات، وكانت غالبية الصحابة والتابعين الأوائل الذين أتوا إلى إفريقية والمغرب الإسلامي عامةً على جانب كبير من العلم والثقافة والتقوى والصلاح.

ويتفق الباحثون في تاريخ المغرب الإسلامي عامةً على شغف أهله بالرحلة إلى المشرق الإسلامي لزيارة بقاعه المقدسة، والتواصل مع أهله والأخذ

من علمائه والاغتراف من ينابيع العلم والمعرفة والاستفادة كذلك من التجارة وغيرها، حتى أصبحت الرحلة بكل فروعها وصنوفها ظاهرة تستوقف العلماء والباحثين الذين أسهبوا في الحديث عن دوافعها وبواعثها، وألفوا في ذلك كتباً اشتهرت بينهم بكتب الرحلات.

وكان هذا الاختيار الواعي للمدينة ومكة كمحج علمي للرحالة من علماء وفقهاء المغرب الإسلامي، والتبادل العلمي والثقافي الأثر البالغ في توجيه الحياة العقدية والمذهبية وشكلها إلى المذهب السني بهذا الطرف من العالم العربي الإسلامي، فابن خلدون (ت ٨٠٨ه/٢٠٤١م) مثلاً يرجع سيادة المذهب المالكي في المغرب الإسلامي إلى مسار الرحلة العلمية التي اتخذت الحجاز هدفاً ومقصداً علمياً على ما سواه من الحاجات، فيقول: "وأما مالك رحمه الله تعالى فاختص بمذهبه أهل المغرب والأندلس، وإن كان يوجد في غيرهم إلا أنهم لم يقلدوا غيره إلا في القليل، لما أن رحلتهم كانت غالباً إلى الحجاز وهو منتهى سفرهم، والمدينة يومئذ دار العلم"٢١.

ويقول ابن بسام الشنتريني في مقدمة كتابه الذخيرة: "إلا أن أهل هذا الأفق، أبوا إلا متابعة أهل الشرق، يرجعون إلى أخبارهم المعتادة، رجوع إلى قتادة؛ حتى لو نعق بتلك الآفاق غراب، أو طن بأقصى الشام والعراق ذباب، لجثوا على هذا صنماً، وتلوا ذلك كتاباً محكماً "٢٢.

#### أ- هجرة رجال وكتب المذهب المالكي:

إن الناظر في انتشار المذهب المالكي في بلاد المغرب يجد أن القرن الثالث الهجري كان قرن الانتشار والاستقرار للمذهب، بالرغم من أن الأغالبة في بلاد إفريقية كان مذهبهم الرسمي هو المذهب الحنفي، إلا أن مدينة القيروان وهي تحت سلطتهم كانت حاضرة المالكية بعد المدينة المنورة، وفقهاؤها كانوا مسالمين لا يمثلون معارضة سياسية لحكم الأغالبة، ولكنهم كانوا يفرضون رقابة على الحياة الفكرية، مما يؤمن عقيدة الأمة ويحفظ إيمانها، وخاصةً بعد أن زحفت الفرق الخارجية والرافضة إلى بلاد المغرب الإسلامي، وتجاوز

وجودها من كيان سياسي يبحث عن إقليم يقيم عليه إلى فكر يريد أن ينتشر ويستقر في نفوس الأتباع<sup>٢٣</sup>.

وقد تأخر نسبيًا دخول المذهب المالكي إلى المغرب الأقصى عن بقية الأقطار الأخرى، ومن المرجّح أن المذهب المالكي انتقل من بلاد الأندلس للمغرب الأقصى أ، وكان الإمام إدريس هو من جعل المذهب المالكي هو المذهب الرسمي للدولة بقوله: "نحن أحق باتباع مذهب مالك وقراءة كتابه، وقد أرسى الإمام إدريس أصول المذهب المالكي في المغرب الأقصى، بإسناد منصب القضاء الأول لشخصية عربية هي: عامر بن محمد بن سعيد القيسي، وهو تلميذ الإمام مالك أ، الذي سمع منه، وروى عنه كثير، ولما قدم المغرب سمع منه إدريس وغيره من الفقهاء ما رواه "مالك"، فكان "عامر" بذلك أول من أدخل الموطأ إلى المغرب الأقصى ٢٠٠.

وبدخول الموطأ إلى المغرب، تحوّل المغاربة من المذهب الحنفي إلى المذهب المالكي، وبحلول القرن الرابع الهجري كان المذهب المالكي قد بدأ ينتشر في المغرب، وتتجذر أصوله في حياة المغاربة، وخاصةً بعد الرحلات العلمية إلى المشرق الإسلامي، فانتشر المذهب على يد الذين ارتحلوا لطلب العلم، ومن هؤلاء: درّاس بن إسماعيل (ت ٣٥٧ه/ ٨٧م) الذي يعود الفضل إليه في تأسيس مدرسة "فاس"، وهو أول من أدخل مدوّنة سحنون مدينة فاس وبه اشتهر مذهب مالك في المغرب الأقصى ٢٠.

# ب- هجرة رجال وكتب الفكر الاعتزالي:

وأما عن وجود الفكر الاعتزالي وانتقاله إلى المغرب، فقد تم ذلك عن طريق مدينة القيروان، والتي تعد من أشهر المدن في المغرب الإسلامي (تونس حالياً)، فتواجد ذلك المذهب فيها كان ما قبل سنة  $(318^{7})^{7}$ ، كما رافق ذلك التاريخ وفاة أشهر أعلام أهل السنة الثلاث، وهم: أبو محمد عبد الله بن فروخ الفارسي والذي كان فاضلاً وصالحاً ومتواضعاً من المعادين للبدع ومن الفقهاء المحدثين  $(310^{7})^{7}$ ، أما الشخصية الثانية فهو أبو عمرو البهلول بن راشد

الحجري الرعيني وهو من أهل قيروان، ويعد من طبقاته الأولى وهو من أصحاب مالك بن أنس رضي الله عنه، وكان من الثقات واسع العلم ألم وكذلك عبد الله بن عمر بن غانم الرعيني (قاضي إفريقيا) وهو من أصحاب مالك أيضاً فكان ذو فضل وورع وهو من الثقات العارفين.

وبهذا كانت مدينة القيروان بوابة انتشار المذهب الاعتزالي في شمال إفريقيا بداية من تونس، وقد بدأ فيها الداعية عبد الله بن الحارث بنشر مذهبه في تلك الرقعة الجغرافية، وكان قد كلف بتلك المهمة من قبل واصل بن عطاء، ويقول المؤرخ البلخي في تلك المسألة: "فأجابه خلق، وهناك بلد تعدى البيضاء يقال إن فيها مائة ألف يحملون السلاح" ".

وكانت هناك قبيلة تعرف باسم أوربة وهي قبيلة من البربر من قبائل بلاد المغرب<sup>77</sup>، تدين بالمذهب الاعتزالي وازداد انتشار المذهب ودخول الناس فيه، لدرجة يمكن القول بأن بلاد المغرب الإسلامي أصبحت مركزاً للدعوة الاعتزالية في تلك الفترة، واللافت للنظر أن البربر لم ينخرطوا في صفوف أتباع المذهب الاعتزالي، وذلك لعدم انسجامهم ورفضهم للتأويلات النظرية والتدفقات العقائدية التي حملها دعاة وأتباع المعتزلة إلى المغرب<sup>77</sup>.

## ت- هجرة الفكر الشيعي الباطني إلى المغرب الإسلامي:

وأما تغلغل الفكر الباطني في بلاد المغرب، فهو مرتبط بالدولة العبيدية الشيعية، فقبل ذلك لم يكن الصراع المذهبي واضح المعالم بين المالكية والخوارج الإباضية والصفرية؛ لأن الخلاف في الأصل سياسي لا علاقة له بقضايا العقائد والأصول، ومما يدلل على ذلك حالة التعايش السلمي بين الإباضية وأهل السنة، وأصبحت بلاد الجريد مثلاً في جنوب تونس يتعايش بها الأغلبية الإباضية مع أهل السنة جنباً إلى جنب في إخوة إسلامية جامعة، وسكنت الخلافات المذهبية في بطون الكتب، ولم تبرز النزاعات بين الطرفين إلا في حالات منفردة معزولة، لا تمثل المزاج العام لأهل السنة في بلاد المغرب الإسلامي المغرب الإسلامي المناهي المناهي المغرب الإسلامي المناهي المناهل المناهي المناهل المناهل

وأما الدولة العبيدية الباطنية فقامت على أنقاض دولة الأغالبة في إفريقيا (تونس حالياً)  $^{77}$ ، على يد عبيد الله المهدي سنة  $(778 - 708)^{77}$ ، ثم امتد نفوذها إلى بلاد شمال إفريقيا ومصر، وقد نشأت الدولة الشيعية أول ما نشأت في بداية دعوتها في اليمن التي كانت مركزاً لها، لبُعدها عن أنظار الدولة العباسية، ومن هناك بدأوا في إعداد القوة العسكرية  $^{77}$ .

ويعتبر عبيد الله الشيعي المؤسس الفعلي للدولة العبيدية الباطنية في المغرب، إذ أرسله ابن حوشب (ت٩١٤/م) إلى المغرب بعد وفاة الحلواني وأبي سفيان في المغرب<sup>٢٨</sup>، واللذان كان قد مهدا له المغرب العربي، وهو ما يتضح من قول ابن حوشب فيما نقله ابن الأثير: "إن أرض كتامة من المغرب قد حرثها الحلواني وأبو سفيان، وقد ماتا، وليس لها غيرك، فبادر، فإنها موطأة ممهدة لك"٢٩.

وكانت أولى الوسائل التي اتخذها علماء المغرب السنة في مقاومة التيار المعتزلي والشيعي: هي المقاطعة الجماعية لكل ما له صلة بالتشيع وغيره أو بالحكم القائم، وتمثلت تلك المقاطعة في مقاطعة قضاة الدولة وعمالها، ورفض من استطاع منهم دفع الضرائب لها''.

وكأحد أهم الوسائل التي قاوم بها الفقهاء المالكيون الفكر الباطني الفاسد أناء هو عقد المجالس العلمية والتي عقدت في الجوامع والمساجد، وكانت رداً مباشراً على المجالس التي كان يعقدها الخليفة في قصره، والدعاة في المدارس التي كان يطلق عليها "مدارس الدعوة" زمن الخليفة القائم وابنه، والخليفة المنصور وابنه المعز أناء

وقد نشط العلماء في وضع التآليف التي تنقض معتقد المعتزلة والعبديين وسواهم، سواء التأليف التي عالجت موضوع العقيدة والفقه والتشريع وغيرها، أو التي تناولت مسألة الإمامة التي هي ركن من أركان دين الشيعة، فقد تميز عهد الأغالبة ببروز نشاط التأليف من قبل الفقهاء المالكية، الذين اتخذوا من هذا الأمر وسيلة لمواجهة المعتزلة، وكان في مقدمتهم محمد بن سحنون الذي راح

يؤلف الكثير من الكتب التي كان هدفها الأساسي هو توضيح وجهات النظر الصحيحة حول القضايا الاعتقادية، وكان من أشهر كتبه: "الحجة على القدرية"، "الرد على الفكرية"، "الرد على أهل البدع" وله ٣ أجزاء، و"رسالة في أدب المناظرة" "أ.

كما صنف أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الله الزبيري المعروف بالقلانسي: كتاب "الإمامة" للرد على الرافضة، وضرب سبعمائة سوط وحبس في دار البحر أربعة أشهر، بسبب تأليفه هذائ، ومع وضع التآليف الكاشفة عن ضلالهم؛ اعتمد فقهاء المالكية أيضاً على المناظرات والمساجلات المبينة لزيف مذهب العبديين، وذلك لأن بني عبيد لما ملكوا القيروان حاولوا تبديل مذهب أهل البلد، وأجبروا الناس على مذهبهم بطريق المناظرة وإقامة الحجة وث؛ فهب العلماء مدافعين عن دينهم، وقارعوا آل عبيد الحجة بالحجة والبرهان بالبرهان، وقد كان فقهاء المالكية الذين أخذوا على عاتقهم مقاومة كل الفرق المخالفة للمذهب السني من ذوي القدرة على المناظرة، إلا أن مستوياتهم كانت متفاوتة أن.

ولم يكتف علماء المغرب بالمقاومة السلبية والجدلية، بل كان منهم حتى من حمل السلاح وخرج ليقاتلهم، ومن أبرزهم: جبلة بن حمود الصدفي الذي ترك سكناه في الرباط ونزل إلى القيروان، فلما تكلم في ذلك قال: "كنا نحرس عدواً بيننا وبينه البحر، والآن حلّ هذا العدو بساحتنا، وهو أشدّ علينا من ذلك، وقال: جهاد هؤلاء أفضل من جهاد أهل الشرك"<sup>٧٤</sup>.

لقد كانت تلك المناظرات ثورة حقيقية في عالم الأفكار حارب بها فقهاء المالكية هذا الفكر الباطني الدخيل خاصة الفكر الشيعي الإسماعيلي الهدام، وكانت نتائجها بالفعل مبهرة بعد زمن قصير بعد أن انجلى غبار عبيد الله الشيعي وجماعته عن حقيقة فكرهم وأهدافهم الدفينة، حقيقة يتوصل إلى رؤيتها أي باحث نزيه ولا ريب سيجد أن تلك المواجهة الملحمية من مناظرات وكتابة الردود وأحيانا حتى حمل السلاح، كانت بالفعل ثورة شاملة غيرت مجرى

الأحداث في شمال إفريقيا، وسنّت سنة حسنة أن مناظرات علماء الدين وفقهائه تستطيع إعادة التوجهات الثورية في السياسة كما في العلوم، تماماً مثل ما فعل علماء العلوم المادية عندما استطاعوا إدخال مفاهيم إضافية توضح الانتقال من الميكانيكا النيوتونية (العالم نيوتن) إلى الميكانيكا الأينشتاينية (اينشتاين) لتكون ثورة علمية غيّرت الشبكة المفاهيمية التي يرى العلماء من خلالها العالم المادي أوصلتنا اليوم إلى هذه التكنولوجيا الجبارة.

# ٤. المناظرات العلمية في مواجهة الفكر المعتزلي والباطني:

لم يتوقف الصراع العلمي بين المالكية والمذاهب الأخرى على التأليف والمقاطعة فقط، بل تعدّى ذلك إلى الخوض في مناظرات علمية بين الطرفين، وكثيراً ما كانت تعقد مجالس المناظرات حول عدة مسائل فقهية بين فقهاء مالكيين وأحناف وبين مالكية ومعتزلة من جهة أخرى، وحتى بين المالكيين أنفسهم، لكن الذي كان بارزاً ونقلته المصادر هي تلك المناظرات التي كانت بين فقهاء المالكية وفقهاء الاعتزال أو فقهاء التشيع، وغالباً ما كانت تعقد هذه المناظرات في بلاط الأمراء والحكام، مثل بعض أمراء الأغالبة الذين كانوا يقفون ويؤيدون آراء المعتزلة، ثم مع عبيد الله الشيعي وأمراء بني عبيد من أجل دحض فكرهم الدخيل على أهل القيروان، وفيما يلي نماذج من هذه المناظرات:

## أ- مناظرات لدحض الفكر الاعتزالي:

كان فقهاء المالكية الذين تصدوا للفكر المخالف لأهل السنة على قدرة فائقة في المناظرة، إلا أن مستوياتهم تتفاوت حسب تخصصاتهم، فمنهم من كان يناظر في الفقه وعلم الكلام، ومن أبرزهم محمد بن سحنون (ت: ٢٤٠ه/ ١٠٥٨م)، ومنهم من اقتصر على المناظرة في الفقه، ومنهم العباس عبد الله بن طالب، الذي كان يجمع المختلفين في الفقه في مجلسه ويسامرهم ويغري بينهم  $^{6}$ , ومنهم القاضى أسد بن الفرات (ت:  $4.7 \times 1.7 \times 1.7$ 

#### عليها المناظرات:

#### ١ - مناظرة حول رؤية الله تعالى:

جرت هذه المناظرة بين الفقيه المالكي المشهور أسد بن الفرات والفقيه الحنفي المعتزلى سليمان بن أبى عصفور المعروف بالفراء (ت: ٢٦٩هـ/ ٨٨٢م)، فقد كان أسد يحدّث في أحد الأيام بحديث رؤية الله سبحانه وتعالى يوم القيامة، فأنكر سليمان ذلك، فقام إليه وضربه ضربًا شديدًا، أما الموقف الثاني فهو علمى لا يرقى إلى مستوى المناظرة، وهو أن الفقيه أسد كان يفسر القرآن فتلى القارئ: ﴿وَجُوه يَومَئِذُ نَاضِرةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرةً﴾ كان يفسر القرآن فتلى القارئ: ﴿وَجُوه يَومَئِدُ الله وقال إن المقصود بالنظر إلى ربها هو الانتظار، ففهم أسد غرضه، وهو نفى رؤية الله تعالى، وكان إلى جانبه نعل فأخذه ومسك بالفقيه الحنفي وقال: إي والله يا زنديق، لتقولنها أو لأبيضن بها عينيك!، وأمره بالاعتراف برؤية الله، مما دفع الأخير إلى الإذهان قائلاً: "نعم ننظره"."

#### ٢ - مناظرات حول مسألة خلق القرآن:

في عصر الأمير الأغلب بن إبراهيم بن الأغلب (٢٢٣-٢٦ه/٢٣٠- ٨٤٨م) جرت مناظرة في مجلسه بين بعض فقهاء المالكية وبعض فقهاء الأحناف حول مسألة خلق القرآن، وذلك أنه روي أن الفقيه المالكي عبد الله بن أبي حسان اليحصبي (ت: ٢٢٧ه/٢٤٨م) دخل على الأمير الأغلبي الأغلب بن إبراهيم بن الأغلب، أبو عقال (٢٢٣-٢٢٦ه/٢٢٧هم)، فوجد فقيهين أحدهما مالكي والآخر معتزلي يتناظران في مسألة خلق القرآن، المالكي ينكر أن يكون القرآن مخلوقاً، والمعتزلي يقول إنه مخلوق، فلما رآه المالكي قال: "قد جاء شيخنا أبو محمد يعينني عليكم"، فلما جلس الشيخ اليحصبي قال المعتزلي: "وما أنت وذا؟ هذا بحر عميق، عليك بجربان البصرة" يعني النخل العنبري، فقال المعتزلي: "إن كان أبو محمد معك فهذا الأمير معي" يعني الأغلب، فقال اليحصبي: "ما للملوك والكلام في الدين؟" فأغضب هذا الأمير

ثم قال له: "يا أبا محمد، وكذلك من أتى السلطان هو مثل السلطان"، فقال له الشيخ: "إنما أتاكم الآتي لأنكم خير ممن هو شر منكم، ولو أتى من هو خير منكم لأتاه الناس ولم يأتوكم" "٥.

وهناك مناظرة أقامها محمد بن سحنون (ت:٥٦ه/ ٨٧٠م) مع المعتزل، في مجلس أحد الوزراء الأغالبة الذين لا يميلون إلى رأي المعتزلة، وكان يعرف باسم الوزير علي بن حميد (ت: ٣٦١ه/ ١٨٥٥م)، وكان ذلك المعتزلي المدعو بأبي سليمان النحوي، قد قدم من المشرق وكان يقول بخلق القرآن، فطلب الوزير من محمد بن سحنون أن يناظر هذا المعتزلي، فكان مما قاله ابن سحنون: تقول أيها الشيخ أو تسمع، فقال له الشيخ: قل يا بني، فقال محمد: أرأيت كل مخلوق هل يذل لخالقه، فسكت الشيخ، ولم يقل جواباً، ومضى وقت طويل وانحصر، ولم يأت بشيء، فقال له محمد: كم سنة أتت عليك أيها الشيخ، فقال له: ثمانون سنة، فقال ابن سحنون للوزير ابن حميد: قد اختلف أهل العلم في الصلاة على الميت بعد سنة من موته وفي نسخة إذا دفن ولم يصل عليه، وهذا الشيخ له ثمانون سنة ميت في عداد الموتى، فقد سقطت الصلاة عليه بإجماع، ثم قام، فسر بذلك الوزير علي بن حميد وأهل المجلس ٥٠٠٠.

إن التمعن بالمناظرة السابقة يدل على شيء وهو مدى المقدرة الجدلية التي كان يتمتع بها هذا الأخير، والتي تعتمد على زاد لا ينفد من التشبع بالثقة بالنفس والمعرفة الدينية، ولقد طلب من بعد من محمد بن سحنون أن يوضح لهم ماذا يعني سؤاله للمعتزلي، فقال لهم: إنه كان يقصد من سؤاله بأن يقول إن القرآن الكريم مخلوق، فإن كان جوابه نعم، فقد جعل القرآن ذليلاً، وهو الكفر بعينه، لأن الله عزّ وجلّ قال:" إن الذين كفروا بالذكر لمّا جاءَهُمْ وإنهّهُ لكتابٌ عزيزٌ لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد" [فصلت: ٤١-٢٤] وإن قال: لا يذل، فقد رجع إلى مذهب أهل السنة، لانه لا يذهب في هذه الحالة إلى أنه مخلوق الذي هو صفة من صفاته سبحانه تعالى، ولهذا وقف الرجل ولم

. پجب

ولا غرابة في قدرة سعيد على إفحام مناظريه فقد كان فقيهاً فطناً وكثيراً ما يردد قول الشافعي رضي الله عنه ويعجب به وهو: "لو أن الناس تكلموا في العلم بصحة الفطن لقل اختلافهم فيه"، وكان يقول: "ليس الفقه حمل الفقه وإنما الفقه معرفة الفقه والفطنة فيه والفهم بمعانيه" ٥٠٠.

قال ابن حداد في تلك المناظرة تقدما فأدناني الأمير منه، وقال بعض المعتزلة: " أيها الأمير كثر التشبيه بالقيروان وفشا، وفيهم ابن حداد أنه يريد تحريك الأمير لإثارة مواضيع يصل من ورائها إلى ضرب أهل السنة، ثم جرى الحديث عن كلام الله تعالى، فسأل ابن حداد: ممن سمع موسى الكلام؟ قال ابن الأشج: من الشجرة، فقال ابن الحداد: من ورقها أم من لحائها؟، فسكت ابن الأشج ولم يدل بجواب، ولما سئل ابن الحداد عن المقصود من سؤاله، أجاب: كل من زعم أن موسى سمع الكلام من الشجرة على الحقيقة فقد كفر، لأنه يعنى أن الله تعالى لم يكلم موسى ولم يفضله بكلامه"٥٠.

لكن الأمير أراد أنه يستمر في مناظرة ابن الحداد فزعم أنه لا يقول إن القرآن مخلوق كما يقول المعتزلة، ولا غير مخلوق كما يقول غيرهم، لأن الله لم يقل مخلوق ولا غير مخلوق، ولكن ابن الحداد فنّد قوله أيضاً وبين تفاهته وعدم

جدواه حين ألزم الأمير بقوله: فإن قال غيرك في علم الله مقلماً قلت فقال إن الله لم يقل مخلوقاً ولا غير مخلوق، وسلك في الكلام فأجاب الأمير: لو قال ذلك قسمته بسيفي، قال ابن الحداد: ولم؟، قال: لأنه لو كان مخلوقاً لكان قبل أن يخلق العلم جاهلاً لأن ضد العلم الجهل، قال ابن الحداد: قلت فكذلك لا يقال في الكلام مخلوق لأنه لو كان مخلوقاً لكان موصوفاً قبل خلقه بضده وهو الخرس وما لزم في العلم لزم مثله في الكلام  $^{\circ}$ .

#### ٣- مناظرات حول مسألة الأسماء والصفات:

وإلى جانب تلك المناظرات، مناظرة ابن سحنون مع المعتزلي سليمان بن أبي عصفور المعروف بالفراء، فقد سأل محمد بن سحنون سؤالاً له مغزاه، فقال له: " يا أبا عبد الله، الله سمى نفسه؟"، فأجابه محمد بن سحنون قائلاً: " الله سمى نفسه لنا، ولم يزل، وله الأسماء الحسنى"، وقد تطرق المؤرخ الخشني إلى ذلك قائلاً حول تلك المسألة وسؤال سليمان لمحمد بن سحنون: "أنه سؤال قصد به الإفحام والإسكات، لأن محمد بن سحنون لو أجاب بالقول نعم فقد أثبت على نفسه الإقرار بحدوث الأسماء والصفات، لكن محمد أفسد عليه تدبيره"^٥.

وكان من المناظرات الأخرى لابن الحداد ما ذكرها الخشني في طبقات علماء إفريقيا، تتعلق بمسألة صفات الله تعالى التى دارت بينه وبين سليمان الفراء، حيث سأل سليمان الفراء بن الحداد يوماً بقوله: يا أبا عثمان أين كان ربنا إذ لا مكان؟ فأجاب ابن الحداد: السؤال محال فقولك أين كان يقتضي المكان وقولك إذ لا مكان ينفي المكان فهذا نعم، لا، قال سليمان: فكيف كان ربنا إذ لا مكان؟، فأجاب ابن الحداد: هذا السؤال صحيح، ثم قال: الجواب أنه الآن على ما عليه كان ولا مكان °٠.

#### ٤ - حكم مرتكب الكبيرة:

جرت هذه المناظرة بين محمد بن سحنون (ت:٢٥٦ه/٨٧٠م) والأمير أبي

الغرانيق محمد بن أحمد بن محمد بن الأغلب (٢٥٠-٢٦١ه/٢٨-٥٨م)، فقد روى أن الأمير وجه في طلب محمد بن سحنون ، وعندما قدم عليه سأله الأمير عن قوله في يزيد بن معاوية بن أبي سفيان (٢٠-٤٦ه/٢٨٠-٢٨٥م)، ففهم محمد بن سحنون المغزى الذي كان يريده الأمير يحكم كونه معتزلياً، فقد كان يريد أن يحمله على معتقده في مرتكب الكبيرة، وهي إحدى الأصول الخمسة التي كان المذهب المعتزلي يقوم عليها أن فكان رد محمد بن سحنون : "أصلح الله الأمير، ما أقول ما قالت الإباضية ولا ما قالت المرجئة، فقال الأمير: ما قالت؟، قال: قالت الإباضية إن من أذنب ذنباً فهو من أهل النار، وقالت المرجئة لا تضر الذنوب مع التوحيد، أما يزيد عظيماً جسيماً، ويفعل الله في خلقه ما أحب، ثم انصرف" أنها.

#### ٥ - مناظرات حول خبر الواحد هل يفيد اليقين؟

لم تقف هذه المناظرة عند هذا الحد بل استمرت حول قضية أخرى، وهي خبر الواحد هل يفيد اليقين أم لا؟، وخبر الواحد عند أهل السنة كما قرر العلماء يفيد اليقين ويجب العمل به، قال ابن عبد البر (ت: ٣٦٤ه/١٠٠م): "وأصل مذهب مالك رحمه الله والذي عليه جماعة أصحابنا المالكيين أن مرسل الثقة تجب به الحجة ويلزم به العمل كما يجب بالمسند سواء وأجمع أهل العلم من أهل الفقه والأثر في جميع الأمصار فيما علمت على قبول خبر الواحد العدل وإيجاب العمل به إذا ثبت ولم ينسخه غيره من أثر أو إجماع على هذا جميع الفقهاء في كل عصر من لدن الصحابة إلى يومنا هذا إلا الخوارج وطوائف من أهل البدع شرذمة لا تعد خلافا"٢٠، ومن هذه الطوائف المعتزلة والمتكلمين.

يقول ابن الحداد: "ثم أخذ ابن الأشج في مدح أهل العراق وتفضيلهم على أهل الحجاز، فقال: لقد قال أسد: سألت مالكًا فأجابني، وسألته عن أخرى فأجابني، ثم سألته عن مسألة أخرى فأجابني، فقا لى رجل كان واقفًا على رأس مالك رضي الله عنه: إن أردت التشقيق فعليك بالعراق". فقلت له: " أيها لأمير

هذا وأصحابه يزعمون أن أبا بكر الصديق رضى الله عنه إذا انفرد بخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم تقم به حجة، وأن عمر رضى الله عنه إذا انفرد انفرد بخبر لم تقم به حجة، وأن عثمان وعلياً رضي الله عنهما كذلك إذا انفردا وها هو ذا يريد أن يقيم الحجة في تفضيل أهل العراق على أهل مدينة رسول الله صلّى الله عليه وسلم بخبر رجل لا يعرف من هو من جميع البرايا، قال ابن الحداد: فما نطق ابن الأشج ولا أصحابه بكلمة غير قوله: ويحك يا سعيد، كأنه يريد دون هذا على تعظيم السلطان"<sup>77</sup>.

#### ٦- مناظرة حول مسألة القدر:

ومن الذين اشتهروا بمقاومة الاعتزال عن طريق المناظرة والتأليف في آنٍ واحد محمد بن محبوب (ت: ٣٠٧هـ/٩١٩م)، فقد ذكر الخشني عنه أنه ناظر بعض القدرية ذات يوم في مسألة القدر، قال الرقادي الذي روى الخبر: "فأخذ ابن محبوب كتفاً بين يديه وجعل يوقع فيها تناقض مقالة القدرية حتى ملأها ثم قرأها، فما رأيت كلاماً أوعب لعيون المعانى من كلامه" أد.

#### ٧- مناظرات في مسائل مختلفة:

ومن المناظرات تلك التي جرت بين على بن زياد والقاضي أبي محرز، وكان بن زياد لا يرحب لاعتزاله، فقال له أبو محرز يوماً: يا أبا الحسن، قد تعلم ما بيننا وبينك من العشرة والمودة وقد رأى منك غير ذلك، فلم ذلك؟، فقال له على بن زياد: يا محمود، بلغني عنك أنك تقول إن إبليس يستطيع السجود؛ فإذا كان يستطيع السجود، فكيف يجوز لك أن تلعنه، فلعله قد سجد؟ فوجم أبو محرز، وأخذ له في غير الجواب، وأخذ عليّ يكرر ذلك عليه، وهو يحيد عن الجواب°.

ومرّ علي بن زياد بأبي محرز، وعنده الطلبة، فقال له: يا أبا محرز، ما الذي أراد الله سبحانه وتعالى من عباده؟ قال: الطاعة، فقال له: وما الذي أراده إبليس منهم؟ فقال له: المعصية، فقال له: أي الإرادتين غلبت؟ فقال له أبو

محرز: أقلني، أقالك الله تعالى، فقال له على: والله لا أقيلك حتى تتوب عن بدعتك؛ ثم التفت على بن زياد إلى الطلبة فقال: شاهت الوجوه! أفمن هذا تسمعون؟ <sup>17</sup>.

وقال ابن أبي حسان اليحصبي: دخلت على زيادة الله بن الأغلب، فأصبته جالساً وعنده أبو محرز وأسد بن فرات وهما يتناظران في النبيذ المسكر، وأبو محرز يذهب إلى تحليله، وأسد يذهب إلى تحريمه. فلما جلست قال لي زيادة الله: ما تقول يا أبا محمد؟ فقلت له: قد علمت سوء رأبي فيه، وقاضياك يتناظران بين يديك». فقال لي: ناظرني أنت ودعهما، ثم قال لهما: اسكتا، ثم قال لي: «ما تقول أنت؟»، فقلت: أصلح الله الأمير، كم دية العقل؟ قال لي: وماذا مما نحن فيه! فقلت: جوابك ينتظر سؤالي، فقال: دية العقل ألف دينار، فقلت: أصلح الله الأمير، فيعمد الرجل إلى ما قيمته ألف دينار فيبيعه بدكيكجة (قارورة صغيرة) تسوى نصف درهم؟ فقال لي: يا أبا محمد، إنه يذهب ويرجع، فقلت له: «بعد ماذا، أصلحك الله؟ بعد أن قاء على لحيته وكشف سوأته، وسب هذا وضرب هذا وقتل هذا؟ فقال: صدقت والله صدقت! ٢٠٠٠.

#### ب- مناظرات لدحض الفكر الشيعى:

بناءً على الخلفية العقائدية والفكرية للشيعة الإسماعلية التي تفسر النصوص الدينية على أساس باطني لأن التفسير الظاهري للنصوص لا يتوافق مع رؤيتهم الدينية ولا تحقق أهدافهم الدفينة، ومع ذلك فهي ليست مستحيلة الوصف أو الفهم أو الاكتشاف، لأنه يمكن معرفتها ومناقشتها علمياً، بواسطة القليل من الفهم والإدراك الذي تحلى بهما فقهاء المالكية آنذاك، لأن الهدف من التعاليم الباطنية أساس هي أنها موجهة لممارسة شكل من أشكال السلطة على الآخرين، تبدأ بالسلطة الدينية لتشرع للسلطة السياسية ٢٨٠.

لذلك أثار العبيديون الكثير من الشبهات للتشويش على عقول الناس وتشويه عقائدهم، وفتتتهم بالحديث عنها واستدلالاتهم بالحجج الباطلة فيها، مثل: إظهارهم سب الصحابة رضوان الله عليهم، والطعن فيهم، المفاضلة بينهم

وإبراز فضائل علي والتنقيض من بقية الصحابة وخاصة أبي بكر وعمر رضى الله عنهم جميعًا، كما أثاروا مسألة النقية أن وأنها من أصول الدين، وغيرها من المسائل الذي تفرد بها الشيعة عن أهل السنة، وللرد على هذه الأباطيل، فقد حمل العلماء من المالكية لواء المناظرات العلمية، للرد على العقائد الباطلة التي تهدد الأمن الفكري والعقدي للأمة في بلاد المغرب، وقد انبرى لهذه المهمة كثير من العلماء، ويمكن أن نذكر منهم فقيهين فذين، قال عنهما أبو زيد الدباغ: " ولم يزل أهل القيروان في جهاد مع الفرق الضالة والفئة المارقة، ولم يزل الشيخ الأوحد أبو عثمان سعيد بن الحداد، وأبو محمد عبد الله بن إسحاق التبان، يناظران على مذهب أهل السنة، ويرون ذلك من أعظم الجهاد حتى أخمد الله نارهم، وقل عددهم، وظهر حزب الحق وأعلى الله كلمته والحمد لله رب العالمين". "

وكما برع الشيخ أبو عثمان ابن الحداد في مناظرة أهل الاعتزال برع كذلك في مناظرة العبديين وصبر على افتراءاتهم وابتلاءاتهم وقد أحب الموت عن الخنوع والمهادنة فكان يرد على أهل البدع المخالفين للسنة، حتى شبهه أهل القيروان بأحمد بن حنبل أيام المحنة، فلما ملك العبيديون القيروان أظهروا تبديل مذهب أهل البلد، وأجبروا الناس على مذهبهم بطريق المناظرة وإقامة الحجّة، وقتلوا رجلين من أصحاب الشيخ سحنون ، فارتاع أهل البلد من ذلك ولجأوا إلى سعيد بن الحداد وسألوه التقية فأبى من التقية. وقال: "قد أربيت على التسعين، ومالي في العيش من حاجة، وقتيل الخوارج خير قتيل، ولا بد لي من المناظرة والمناضلة عن الدين، وأن أبلغ في ذلك عذرا"، وصدق، وكان هو المعتمد في مناظرة الشيعة أن ولما قال له ابنه محمد يوماً: "اتق الله في نفسك، ولا تبالغ في مناظرة الرجل (عبيد الله الشيعي) فقال له: حسبي من له غضبت وعن دينه ذبت "ن".

وكان رحمه الله لا يدخل على السلاطين، ولا يسير إلى أبي عبد الله الشيعي حتى يوجه إليه، وكان لا يدخل عليه إلا مع أصحابه خاصة ابن التبان

وموسى القطان، ولما بعث فيه يوما ودخل عليه قال له الشيعي: أين أصحابك؟ قال: هم أولاء على أثري ٧٠، وفيما يلي مناظراته وأصحابه مع أبي عبد الله الشيعي في مسائل مختلفة:

# ١ - مناظرة حول أفضلية آل البيت والطعن في أبي بكر رضي الله عنهم:

من مناظرات ابن الحداد ما رواه عنه ابن التبان (ت: ٩٨١هم)، قال: "لما اجتمع أبو عثمان سعيد بن الحداد بأبي عبد الله الشيعي في مجلس المناظرة، قال له أبو عبد الله: أنتم تفضلون على الخمسة أصحاب الكساء غيرهم؛ يعني بأصحاب الكساء محمد صلى الله عليه وسلم تسليماً، والحسن، والحسين، وعليًا، وفاطمة، وعني بغيرهم: أبا بكر، فقال أبو عثمان: أيما أفضل؟ خمسة سادسهم جبريل؟ أو اثنان الله ثالثهما؟ فبهت الشيعي "كلارية".

وقال أبو عبد الله الشيعي لموسى القطان: ألم يقل رسول الله صلّى الله عليه وسلم تسليما: «وأقضاكم علي» فجعل موسى يقص عليه الحديث: «وأعلمكم بحلال الله وحرامه معاذ وأرحمكم بأمتي أبو بكر وأشدكم في دين الله عزّ وجل عمر» فقال له الشيعي: فكيف يكون أشدّكم في دين الله عزّ وجل وقد هرب بالراية يوم حنين؟ فقال له موسى: ما سمعنا بهذا ولا نعرفه. فقال أبو عثمان: تحيّز إلى فئة كما أنزل الله عزّ وجل: ﴿إِلَّا مُتَحَرّفاً لِقِتالٍ أَوْ مُتَحَبِّزاً إلى فئة كما أمر الله عزّ وجل فليس بفارّ، فمن تحيز إلى فئة كما أمر الله عزّ وجل فليس بفارّ، فمال بوجهه إلى بعض أصحابه فقال: اسمعوا ما قال الشيخ، قال: انحاز إلى فئة كما أمر الله عزّ وجل. فقال مجيباً وهو يشير بيده: وأيّ فئة أكبر من وسول الله صلّى الله عليه وسلم، وكأنه تخافت في كلامه ويسمع من يليه ٥٠٠.

قال الشيخ أبو عثمان سعيد بن الحداد: ودخلت على أبي العباس أخي أبي عبد الله الشيعي، فأجلسني معه في مكانه، وهو يقول لرجل ممن ينتسب إلى العراقيين: أليس العالم أفضل من المتعلم أبدا؟ والعراقي يقول له: نعم، وكرر ذلك عليه وهو يقول له: نعم، قال أبو عثمان سعيد: ففهمت مراده، ومقصوده بذلك توكيد الطعن على أبي بكر رضي الله تعالى عنه في سؤاله

# ٢ - مناظرة في التفاضل بين عائشة وفاطمة رضى الله عنهما:

كان أبو عبد الله الشيعي صاحب القيروان قد شدّ في طلب أهل العلم، ليجبرهم على التشيع، فطلب جماعة منهم أبا محمد النبّان، فاجتمعوا في مسجد ابن اللجام واتفقوا على الفرار. فقال لهم ابن التبان: أنا أمضي إليه، وأكفيكم مؤونة الاجتماع، أبيع روحي من الله دونكم، لأنكم إن أتي عليكم، وقع على الإسلام وهن. فلما دخل عليه، وعيناه توقدان، فدخل وسلم، وقال لعبد الله: جئتك عن قوم إيمانهم مثل الجبال، أقلّهم يقيناً أنا. وقد احتفل مجلسه بأصحابه، وفيهم الداعيان: أبو طالب، وأبو عبد الله. وقد وجه إلى ابن التبان، فقال: يا أبا محمد ناظر هؤلاء الدعاة. قال: في ماذا؟ قال في فضائل أهل البيت. فقال لهما: ما تحفظان في ذلك. فقال له أبو طالب: أنا أحفظ حديثان ولحن - ثم سأل الآخر، فقال له: وأنا أحفظ حديثان. فقال فيما ذان الحديثان اللذان تحفظهما أنت؟ فقال له: هما يحفظان حديثان حونطق بلحنهما - وأنا أحفظ في

ذلك تسعين حديثاً، فأولى بهما الرجوع إلى. ثم قال عبد الله: يا أبا محمد، من أفضل أبو بكر أو عليّ؟ قال: ليس هذا موضعه. فقال: لابد، فقال: أبو بكر أفضل من خمسة، جبريل عليه أفضل من علي. فقال أبو محمد: أيكون أبو بكر أفضل من اثنين، الله ثالثهما؟ إني السلام سادسهم؟ فقال أبو محمد: أيكون عليّ أفضل من اثنين، الله ثالثهما؟ إني أقول لك ما بين الوجهين، وأنت تأتيني بأخبار الآحاد. فضاق عبد الله، وقال: فمن أفضل عائشة أو فاطمة. فقال له: هذا آخر، سؤالك الأول؟ قال: لابد. قال: عائشة رضي الله عنها، وسائر أزواج النبي صلى الله عليه وسلم أفضل من فاطمة. قال: من أين؟ فقال له قال الله تعالى: ﴿يَا نِسَاءَ النّبِيِّ لَسَنُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النّسَاءِ إِنِ اتّقَيْثُنَّ ﴾ [الأحزاب: ٢٣]. فقال بعض الحاضرين: أيهما أفضل، مرأة أبوها رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وأمها خديجة الكبرى، وزوجها علي بن أبي طالب ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وولداها الحسن على بن أبي طالب أهل الجنة، أو امرأة، أمها أم رومان وأبوها عبد الله ابن مات عنها تزوجها عشرون زوجاً؟ أو امرأة إذا مات عنها زوجها أو طلقها لم تحل لأحد؟ "كل

# ٣- مناظرة حول ولاية علي رضي الله عنه:

طلب عبيد الله الشيعي أبا عثمان يوماً للمناظرة حول حديث غدير خمّ: «من كنت مولاه فعليّ مولاه». فقال أبو عثمان: هو حديث صحيح، وقد رويناه. فعطف عليّ عبيد الله، فقال لي: فما للناس لا يكونون عبيدنا؟ فقلت له: -أعز الله السيد - لم يرد ولاية الرّق، إنما أراد ولاية في الدين، قال: فقال لي: فهل من شاهد من كتاب الله عزّ وجلّ؛ فقلت: نعم. قال الله عزّ وجلّ: هما كانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللهُ الْكِتابَ وَالْحُكْمَ وَالنّبُوّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنّاسِ كُونُوا عِباداً لِي مِنْ دُونِ اللهِ وَلكِنْ كُونُوا رَبّانِيبّينَ بِما كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتابَ وَبِما كُنْتُمْ مُسْلِمُونَ وَلا يَأْمُرَكُمْ أَنْ عَمران: تَتَّخِذُوا الْمَلائِكَةَ وَالنّبِيبِينَ أَرْباباً أَيَا مُركُمُ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٩ - ٨٠]، فما لم يجعله الله عزّ وجلّ لنبي لم يجعله لغير نبي، وعليّ لم يكن

نبيّا، إنما كان وزير النبي صلّى الله عليه وسلم، فقال لي: انصرف لا ينالك أحد، قال: فخرجت وصحبني البغدادي حتى خرجت وأومأ إليّ فوقفت، فقال لي: اكتم هذا المجلس^٧٠.

# ٤- مناظرة حول المراد من المحصنات في القرآن الكريم:

بعد إفحام الشيخ أبو عثمان الشيعي حول العالم والمتعلم والمراد من العام والخاص حاول أن يحرج الشيخ في المراد من قوله تعالى: ﴿وَالْمُحْصَناتُ مِنَ الْمُؤْمِناتِ وَالْمُحْصَناتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ [المائدة: ٥]، فقال له: ومن المحصنات؟ قلت: العفائف، قال: المحصنات المتزوجات. قلت: الإحصان في كلام العرب التي بلسانها نزل القرآن الإحراز، فكل من أحرز شيئاً فقد أحصنه فالإيمان: الإحراز يحرز دم صاحبه وماله وبنيه وهو يحصنه والعتق يحصن المملوك، لأنه يحرزه عن أن يجري عليه ما يجري على المماليك، والتزويج يحصن الفرج لأنّه أحرزه من أن يكون مباحاً مثل ما كان له قبل التزويج، فالعفاف إحصان الفرج لأنّها أحصنت فرجها بالعفاف.

قال الشيعي: ما يكون الإحصان عندي إلّا التزويج. قلت: منزّل القرآن يأبي ذلك، قال الله عزّ وجل: ﴿وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَها ﴾ [التّحريم: ١٢] يريد أعفته، قال: أعفته؟ قلت: نعم أعفته، وقال: ﴿مُحْصَناتٍ عَيْرَ مُسافِحاتٍ ﴾ [النّساء: ٢٥]، عفائف غير زوان، قال: فقد قال في الإماء: ﴿فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفِاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ ما عَلَى الْمُحْصَناتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ [النّساء: ٢٥] فكيف جعل العذاب على المحصنات وهن عنده قد يكنّ عفائف، قلت: سمّاهن بتقدم إحصانهن قبل زناهن، قال تعالى: ﴿وَلَكُمْ نِصْفُ ما تَرَكَ أَزْواجُكُمْ ﴾ [النّساء: ١٢]، وقد انقطعت العصمة بالموت، يريد اللاّئي كنّ أزواجكم وهذا كثير.

فقال لي أبو العباس: فعذاب المحصنات: الرجم، فكيف يعقل نصف الرجم، وقد يقتل بواحدة وربما لم يقتل بأكثر من ذلك؟ قال: فقلت: هذا ممّا كنا فيه، أراد خاصاً دون عام، أراد نصف ما عليهن من عذاب الجلد دون الرجم،

فقال لي: ومن يقول بالجلد مع الرجم؟ قلت: علي بن أبي طالب رضي الله عنه جلد شراحة مائة ورجمها، وقال: "جلدتك بكتاب الله ورجمتك بسنة رسول الله"، قال: ثم جرى ذكر شيء فقال لي: أنت يا شيخ تلوذ، قلت: ليس أنا الذي ألوذ لأني أنا المجيب لك-وأنت الذي تلوذ لأني إذا أتيتك بالجواب ووقفتك منه على حدّ له رجعت إلى مسألة أخرى غير ما سألتنى عنه، فأنت الذي لذت ٥٠٠.

# ٥ - مناظرة حول القول بالقياس:

ومن المناظرات الأخرى مناظرة قد وقعت حول القياس، فقال أبو عبد الله الشيعي لسعيد بن الحداد: من أين قلتم بالقياس؟ قال سعيد بن الحداد: قلنا ذلك من كتاب الله عزّ وجل، قال: فأين تجد ذلك؟ قلت: قال الله عزّ وجل:

قال الله عز وجل: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمُ وَمَن قَتَلَهُ مِن ٱلنَّعَمِ مَحُكُمُ بِهِ عَذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ هَدُيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ ۞ [المائدة: ٩٥]، فالصّيد معلومة عينه، والجزاء الّذي أمرنا أن نمثله بالصّيد المعلوم ليس بمنصوص فعلمنا بذلك أنّ الله تعالى إنّما أمرنا أن نمثل ما لم ينص ذكر عينه بالقياس والاجتهاد، ومنه قوله عزّ وجل: ﴿يَحْكُمُ لِهِ ذَوا عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ [المائدة: ٩٥]، فلم يوكله إلى حاكم واحد حتى جعلهما اثنين ليقيسا ويجتهدا .^.

ثم عطف على أبي الأسود موسى بن عبد الرحمن القطّان فقال له: أبن وجدتم حدّ الخمر في كتاب اللّه عزّ وجل؟ فقال له موسى: قال رسول اللّه صلّى اللّه عليه وسلم تسليماً: "من شربها فاضربوه بالأردية ثم إن عاد فاضربوه بالأيدي ثم إن عاد فاضربوه بالجريد"، فقال له أبو عبد اللّه على النكير منه: إيش هذا أقول لكم أين وجدتم حدّ الخمر في كتاب اللّه تقول اضربوه بالأردية ثم بالأيدي ثم بالجريد؟ قال أبو عثمان: فقلت له: إنما أخذ قياساً على حد القاذف لأنه إذا شرب سكر، وإذا سكر هذى، وإذا هذى افترى، فوجب عليه ما يؤول أمره إليه، وهو حد القذف أمره إليه، وهو حد القذف

# ٦- مناظرة حول سنة قيام رمضان:

وكذلك ناظر ابن الحداد أحد قضاة العبديين في القيروان وهو عبد الله ابن عمر المروذي، حيث طلب الأخير من فقهاء القيروان من المالكية والأحناف مناظرته حول موضوع قيام رمضان، فقال لهم: إنى أمرت أن أناظركم في قيام رمضان، فإن وجبت لكم حجة رجعنا إليكم وإن وجبت لنا رجعتم إلينا، قال أبو عثمان: فقلت له: ما تحتاج إلى المناظرة، فقال لي: لا بد منها، فقلت له: شأنك وما تريد، فقال: ألستم تعلمون وتروون أن النبي صلَّى الله عليه وسلم لم يقم إلا ليلة ثم قطع، وأن عمر بن الخطاب هو الذي استنّ القيام، وقد جاء في الحديث الذي تروونه ونرويه، "كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وأن كل ضلالة في النار"، فقلت له: هذه البدعة من البدع التي يرضاها الله عزّ وجلّ ويذم من تركها، فقال: وأين تجد ذلك في كتاب الله عزّ وجلّ؛ فقلت له: في كتابه المنزّل الذي ﴿لا يَأْتِيهِ الْباطِلُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَتْزيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت آية ٤٢]. قال: وأين؟ قلت له: قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَهْبانِيَّةً ابْتَدَعُوها ما كَتَبْناها عَلَيْهِمْ إلاَّ ابْتِغاءَ رضْوان اللهِ فَما رَعَوْها حَقَّ رعايتها ﴾ [الحديد آية ٢٧]، فنحن نثابر على هذه البدعة التي هي رهبانية لئلا يذمنا الله عزّ وجلّ كما ذمّهم، فقال: من صلّى القيام ضربت عنقه، قال: فقلت له: قد قلت لك هذا أولا: ما تحتاج إلى المناظرة، فلم تقبل ٨٢، ومن ثم أصدر العبيديون بالمغرب قراراً بمنع الناس من قيام رمضان ^^.

#### ٧- مناظرة في الدين والإيمان:

حاول أبو عبد الله الشيعي أن يحرج أبا عثمان فقال له: كأنك تقول إنك أعلم الناس؟ فقال قلت: أما بديني فنعم، قال: فما تحتاج فيه إلى زيادة؟ قلت: لا لأن ديني الذي أنا عليه هو الحق الذي ليس الحق في سواه أبداً، قال: فأنت إذاً أعلم من موسى بن عمران عليه السلام إذ يقول: ﴿ هَلْ أُتَبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَن مِمّا عُلِّمْتَ رُشْداً ﴾ [الكهف: ٦٦].

فقلت له: قائل هذا طاعن على نبوّة موسى عليه السلام، إذ يزعم أن الله تعالى اصطفاه برسالته وبكلامه ونبوته وهو محتاج إلى أن يتعلم بعد ذلك شيئاً من دينه -معاذ الله- إنما كان العلم الذي كان عند الخضر دنيوياً: سفينة خرقها لعلمه بالملك الذي يأخذ كل سفينة غصباً، وغلاماً قتله: علم كفره وإيمان أبويه، وجداراً أقامه: علما بالكنز الذي تحته، وذلك كله لا يزيد في دين موسى شيئاً، قال: فأنا أسألك، قلت له: أورد وعلى الإصدار بالحق بلا مثنوية.

قال: فقال لي: ما تفسير الله؟ قال: فقلت له: ذو الإلهة، قال: وما الإلهة؟ قلت: الربوبية، قال: وما الربوبية؟ قلت: الملك للأشياء كلها، فقال لي: فقريش في جاهليتها كانت تعرف الله، فقلت له: لا، ما كانت تعرف الله، قال: فقد حكى الله عنهم قولهم ﴿ما نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونا إِلَى اللهِ زُلْفي ﴾ [الزمر: ٣]، قلت: لما أشركوا معه غيره فقالوا: ذو الشركاء والآلهة لم يعرفوه، وانما يعرف الله من قال: إن الله ليس له شريك وقد أمر الله تعالى نبيّه صلّى الله عليه وسلم أن يقول: ﴿قُلْ يِا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ [الكافرون: ١-٢]، فلو كانوا يعبدون الله ما قال: ﴿لا أَعْبُدُ ما تَعْبُدُونَ ﴾، ثم قال لي: فمن الذين آمنوا؟ فقلت: نحن ومن ترى، وأوميت بيدى إلى أصحابنا وهم بين يديه، قال: ومن الذين هادوا؟ فقلت: أين المتكلم آنفاً بما لا يدري، هذا من ذلك الذي أنكرت: سمّاهم وهم كفّار بمتقدم كلمة كانت منهم تابوا بها فكانوا بها مسلمين بقولهم: ﴿إِنَّا هُدُنَا إِلَيْكَ﴾ [الأعراف: ١٥٦]، قال: فمن النصاري؟ قلت: الذين تكلموا في المسيح صلِّي الله عليه وسلم، قال: فمن الصابئون؟ فقلت: هم الذين عبدوا الملائكة وزعموا أنهم بنات الله تبارك الله وتعالى، وهذا قول أهل العلم: فبدأت بجوابهم قبل أن أجيبه بكلام المتكلمين، قال: فمن الذين أشركوا؟ قال: فتبينت أنه إنما أراد بإيمائه، وبما استدللت منه أنهم عنده مسلمون، فقلت: المشركون الذين كانوا يعبدون الأصنام، الذين أرسل إليهم رسول الله صلَّى الله عليه وسلم علىّ بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه يقرأ عليهم آيات من سورة براءة، قال: فقريش ما كانت تعبد؟ -قلت له: الأصنام، فقال لي: وما الأصنام؟ قلت له:

الحجارة، قال: والحجارة كانت تعبد؟ على النكير منه أن تكون الحجارة هي الأصنام، قال: فقلت له: نعم، والعزّى كانت تعبد وهي شجرة، والشعرى كانت تعبد وهي نجم، قال: فقال لي: الله يقول: أمَّنْ لا يَهدِّي إلاَّ أَنْ يُهْدي، فكيف تقول إنها الحجارة والحجارة لا تهتدى إذا هديت لأنها ليست من ذوات العقل؟ فعارضني بعض أهل المجلس -كالمعين له- فقال: كيف تعقل الحجارة وهي من غير ذوات العقل؟ قال: فقلت للمعارض: أمسك، ما لك ولذا؟ -ثم قلت: قد أخبرنا الله عزِّ وجلِّ: إن الجلود تتطق في الآخرة وليست من ذوات النطق، فقال: نسب إليها النطق على سبيل المجاز، والنطق للأفواه، فقلت له: منزّل القرآن يأبي ما ذكرت، فقلت: قال الله عزّ وجلّ: ﴿الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفُواهِهُمْ وَتُكَلِّمُنا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِما كانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ [يس: ٦٥] قال: وأشرت بإصبعي السبّابة إلى فمي فقلت: ختم الله على أفواههم: ثم بيّن بقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ [فصلت: ٢١] وما الفرق بين جسمك وأجسامهم وبين الحجارة إلا أنه عقلنا الله فعقلنا ولو لم يعقلنا لم نعقل، وكذلك الحجارة إذا شاء أن يعقلها عقلت، هذا الجبل لما عقله الله عقل جلال تجلّيه: اندك، قال الله تبارك وتعالى: ﴿فَلَمَّا تَجَلِّي رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا ﴾ [الأعراف: ١٤٣] ^^.

# ٨- مناظرة حول خاتم النبيين:

ويحكى أنّ أبا عبد الله الشّيعي قال للشيخ سعيد أبو عثمان يوماً: إنّ القرآن يقول: إنّ محمداً ليس بخاتم النبيين، فقال له: وأين ذلك قال في قوله: ﴿وَلَكِنْ رَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النّبِيِّينَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠]، وخاتم النّبيّين غير رسول الله، فقال له سعيد: هذه الواو ليست من واوات الابتداء، وإنما هي من واوات العطف كقوله تعالى: ﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْباطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣] فهل أحد يوصف بهذه الصّفات غير الله عزّ وجلّ بهذه .

لقد كان أبو عثمان سعيد بن الحداد رجلاً في أمة لا يخاف في الله لومة لائم يقول كلمة الحق غير هياب للسلطان أو غيره وعندما خوفوه، قال: الثقة

بالله لمن قام بحج الله، وعندما غضب يوماً من كلامه في حضرة أبي عبد الله الشيعي رجل من كتامة يعرف بأبي موسى شيخ المشايخ، وقام إليه بالرمح فمنعه أبو عبد الله من ذلك، ثم عطف على أبي عثمان فقال له: يا شيخ لا تغضب، أتدري إذا غضب هذا الشيخ كم يغضب لغضبه: يغضب لغضبه اثنا عشر ألف سيف؟ فقال له أبو عثمان: ولكني أنا يغضب لغضبي الله الواحد القهار الذي أهلك عاداً وثموداً وأصحاب الرس وقروناً بين ذلك كثيراً ٨٠٠.

ولا ريب في ذلك فهذا الشيخ كان أمة وحده أعطاه الله تعالى القوة في محاججة أهل الباطل وهيبة في أعين من لقيه، فعندما قال أبو عبد الله الشيعي لحاجبه: إذا اجتمع الناس فأذن لهم بالدخول عليّ، فلمّا جاء سعيد بن الحداد أذن له في الدخول، فلمّا دخل قال لحاجبه: ألم أقل لك إذا اجتمع الناس فأذن لهم؟ فقال له الحاجب: هذا هو الناس كلهم وإنما فعلت ما أمرتني به. قال: وإنما فعل ذلك الصقابي لما أعجبه من كلام سعيد رضي الله عنه، فقد كان ابن الحداد حجة وحده حتى قال أبو الأسود موسى بن عبد الرحمن القطان: لو سمعتم سعيد بن محمد في تلك المحافل –يعني مناظرته للشيعي –وقد اجتمع له جهارة الصوت وفخامة المنطق وفصاحة اللسان وصواب المعاني لتمنيتم ألا بسكت ٨٠٠.

#### الخاتمة:

يبدو أن علماء المغرب الإسلامي وغيرتهم عن الإسلام وأصوله المتمثلة في القرآن الكريم والسنة الشريفة جعلتهم يقفون سداً منيعاً ضد المذاهب الباطنية والأفكار الغريبة، التي تحاول تشويه ما ألفوه من العقيدة السليمة والفقه الرشيد، فكانت المناظرات العلمية طريقتهم المثلى في دحض تلك المذاهب، ومنعها من الانتشار والتغلغل في أوساط الناس، ولذلك سلم المغرب الإسلامي من الطوائف الدينية إلا ما ندر.

ومما تقدم يمكن أن نخلص النتائج التي تم التوصل إليها، وهي كما يلي:

- 1. حفل المغرب الإسلامي بالعديد من المذاهب الفكرية، وكان أقواها المذهب المالكي وكان علماؤه قد حملوا على عاتقهم مهمة الدفاع عن مذهبهم ضد الحركات المناهضة له، والقضاء على بدعهم التي كانوا يأتون بها في العديد من القضايا الدينية.
- ٢. أن مذهب الإمام مالك هو أكثر المذاهب ملاءمةً لعقليات أهل المغرب وطبائعهم، وذلك لبساطة المذهب وسهولته، كما أن المغاربة سئموا من الصراعات المذهبية التي جرت في بلاد المغرب دون طائل، فتمسك المغاربة بالمذهب المالكي، وقد وقاهم شراً مستطيراً.
- ٣. أن المناظرة لها مشروعيتها في الشريعة الإسلامية، فهناك العديد من الآيات القرآنية التي تدل على تعريف المناظرة البناءة والهادفة والمعبرة عن المعنى المقصود، شرط توفر الآداب والشروط لانعقاد المناظرة.
- ٤. يعد ركن الدين أحمد العميدى (ت ١٢٢٥هـ/١٢٢م) صاحب كتاب "الإرشاد" هو أول من ميّز قواعد المناظرة وجعلها علماً مستقلاً وصنف فيه على الكيفية التي يتناقلها الناس اليوم.
- أن الانحرافات الفكرية للباطنية الشيعية والمعتزلة هي خطر محدق بالأمة الإسلامية في بلاد المغرب الإسلامي، والحمد لله وقف لها الفقهاء المالكية موقفاً صلباً لا لين فيه، وشدة لا هوادة معها، فلم يهنوا ولم يضعفوا، بل أشهروا كل أسلحتهم الممكنة (كالمقاطعة الجماعية والمؤلفات والمصنفات والمناظرات العلمية وحتى السلاح)، وذلك لحماية الدين وصونه من التبديل والتحريف والتزييف، ولهذا يمكن القول بأن الفقهاء المالكية كان لهم دور بارز في تثبيت المذهب المالكي في بلاد المغرب الإسلامي من خلال مواجهتهم وتصديهم للمذاهب الأخرى.
- 7. أن من أشهر فقهاء المالكية الذين أقاموا مجالس العلم والمناظرات وتصدوا للأفكار والمذاهب المنحرفة هم: الشيخ سحنون التتوخى، وابنه محمد بن

## الباحث/ عمر عبد الله يوسف، د/ نجيب بن خيرة

سحنون ، والشيخ سعيد بن الحداد، وغيرهم من الفقهاء الصالحين.

٧. أن تعاون الحاكم مع البطانة الصالحة من العلماء يؤدي إلى توحد الجهود، مما يسهم في نهضة الأمة الإسلامية صفاً واحداً في مواجهة الانحراف الفكري والانحلال العقدي والتردي الأخلاقي، إلا أننا نجد خلال فترة الدولتين الأغلبية والفاطمية بأن مجالس العلم والمناظرات لفقهاء المالكية لم نتلقى الدعم المنشود من الخلفاء والأمراء.

### الملاحق

## ١. أسماء أمراء الدولة الأغلبية^^:

- ١. إبراهيم بن الأغلب، تولى الإمارة سنة (١٨٤هـ/٠٠٨م).
- ٢. أبو العباس عبد الله الأول، تولى الإمارة سنة (١٩٧ هـ/١١٨م).
  - ٣. زيادة الله الأول، تولى الإمارة سنة (٢٠١هـ/١١٨م).
  - ٤. أبو العقال الأغلب، تولى الإمارة سنة (٢٢٣هـ/٨٣٨م).
  - ٥. أبو العباس محمد الأول، تولى الإمارة سنة (٢٢٦هـ/١٨١م).
    - ٦. أبو إبراهيم أحمد، تولى الإمارة سنة (٢٤٢ه/٨٥٦م).
    - ٧. زيادة الله الثاني، تولى الإمارة سنة (٢٤٩هـ/٨٦٣م).
  - ٨. أبو الغرانيق محمد الثاني، تولى الإمارة سنة (٢٥٠هـ/٨٦٤م).
    - ٩. إبراهيم الأصغر الثاني، تولى الإمارة سنة (٢٦١هـ/٨٧٥).
- أبو العباس عبد الله الثاني، تولى الإمارة سنة (٢٨٩هـ/٢٩م).
  - ١١. زيادة الله الثالث، تولي الإمارة سنة (٩٠٠هـ/٩٠٣م).

## أسماء خلفاء الدولة العبيدية ١٩٠٤ (" XE الدولة العبيدية "):

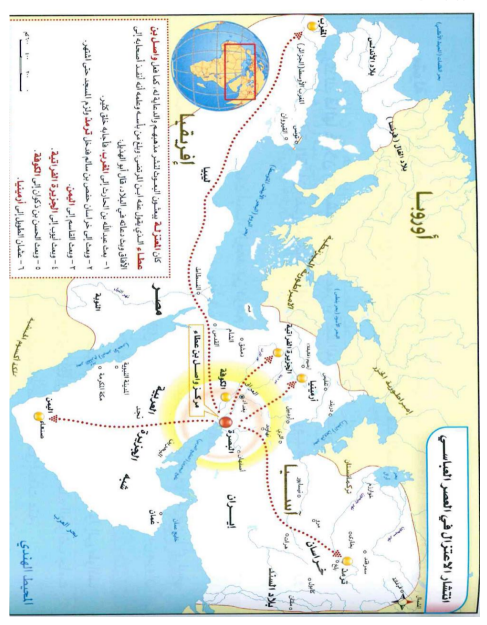
- ١. أبو عبد الله الشيعي، مؤسس الإمارة سنة (٢٩٧هـ/٩٠٩م)
- أبو القاسم محمد (القائم بأمر الله)، تولى الإمارة سنة (٣٢٢هـ/٩٣٣م)
  - ٣. الطاهر إسماعيل (المنصور)، تولى الإمارة سنة (٣٣٤هـ/٩٤٥م)
- أبو التميم معد (المعز لدين الله)، تولى الإمارة سنة (١٤٣هـ/٩٥٢م)

واشترك معهم الأمراء الزيريون في الحكم بعد انتقالهم إلى القاهرة وهم:

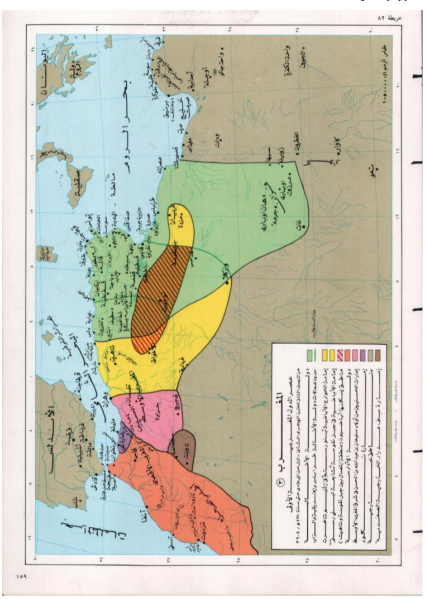
## الباحث/ عمر عبد الله يوسف، د/ نجيب بن خيرة

- مناد الصنهاجي، تولى الإمارة سنة (۱۲۳هـ/۹۷۱م).
  - ٦. أبو الفتح المنصور بن بلكين، تولى الإمارة سنة (٣٧٣هـ/٩٧١م).
  - ٧. أبو سناد المنصور بن بلكين، تولى الإمارة سنة (٣٨٦هـ/٩٩٦).
    - ٨. المعز بن باديس، تولى الإمارة سنة (٢٠١هـ/١٠١م).

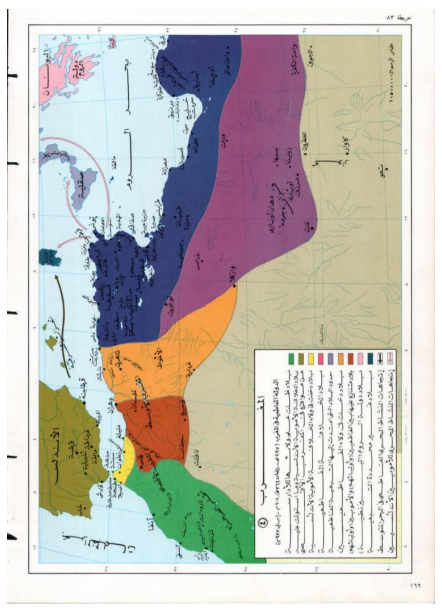
## ٣. خريطة انتشار المذهب الاعتزالي في العالم الإسلامي ' أ (" XE الدولة العبيدية "):



3. خريطة الدولة الأغلبية  $^{(1)}$  ("  $\times$  الدولة العبيدية " $\times$  الدولة العبيدية " $\times$ 



# ٥. خريطة الدولة العبيدية $^{1}$ (" $\times$ الدولة العبيدية " $\times$ الدولة العبيدية " $\times$ العبيدية "



### الهوامش:

- ۱- الطبري، محمد بن جرير بن يزيد (ت: ۳۱۰ه/۹۲۳م). جامع البيان في تأويل القرآن = تفسير الطبري. تح أحمد محمد شاكر، بيروت، لبنان، مؤسسة الرسالة، ط۱، ۲۰۰۰م، ج ۲، ص ۲۰۰۰م.
- ۲- ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا، (ت٣٩٥ه/١٠٠٥م). معجم مقاييس اللغة، تح:
  عبد السلام محمد هارون، بيروت، لبنان، دار الفكر، ط۱، ۱۹۷۹: ج٥، ص٤٤٤.
- ۳- ابن منظور، جمال الدین أبي الفضل (ت: ۱۳۱۱ه/۱۳۱۱م). لسان العرب. دار
  صادر، ط۱، ۱۹۹٤، ج۳، ص۷۸۳.
- ٤- الخطيب البغدادي، أحمد بن علي بن ثابت (ت: ٣٦٤ه/١٠٧١م). الفقيه والمتفقه.
  تح: عادل بن يوسف الغرازي، الرياض، دار ابن الجوزي (" XE ابن الجوزي "}،
  ط۲، ۲۰۰۰م، ج۱، ص ٥٥١.
- ٥- الشريف الجرجاني، علي بن محمد بن علي (ت: ١٤١٨ه/١٤١٦م). التعريفات. تح:
  جماعة من العلماء، بيروت، دار الكتب العلمية، ط١، ١٩٨٣م، ص ٢٣٢.
- 7- محي الدين، عبد الحميد محمد (ت: ١٣٩٢هـ/١٣٩٢م). رسالة الآداب في علم آداب البحث والمناظرة. بيروت، دار المعارف الإسلامية، ط٢، ١٩٩٨م، ص ٩.
- حبنكة الميداني، عبد الرحمن حسن. ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة.
  دمشق، سوريا، دار القلم، ط٤، ٩٩٣ م، ص ٣٧١.
- ابو البقاء الكفوي، أيوب بن موسى الحسيني الحنفي (ت: ١٩٤١ه/١٩٨٦م). الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية. تح: عدنان درويش ومحمد المصري، بيروت، مؤسسة الرسالة، د.ط، د.ت، ص ٨٤٩.
  - ٩- محى الدين، رسالة الآداب في علم آداب البحث والمناظرة، مرجع سابق، ص١٠.
- -۱۰ حبنكة الميداني، ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة. مرجع سابق، ص ٣٧٤.
- 11- ابن يعيش، يعيش بن علي بن يعيش الأسدي، شرح الملوكي في التصريف، تح:

- فخر الدين قباوة، حلب، سوريا، المكتبة العربية، ط ١، ٩٧٣م، ص٧٣.
- 17 حبنكة الميداني، ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة. مرجع سابق، ص
  - ١٣- المرجع نفسه، ص ٣٦٨، ٣٨١.
    - ١٤- المرجع نفسه، ص ٣٦١.
- 10- أبو الوليد الباجي، سليمان بن خلف التجيبي (ت: ٤٧٤ه/١٠٨٦م). المنهاج في ترتيب الحجاج، تح: عبد المجيد تركي، بيروت، لبنان، دار الغرب الإسلامي، ط٣، ١٠٠١م، ص٩-٠١.
- 17- المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢، ص ٩١.
- ١٧ كنوني، آسيا. مدخل إلى المناظرات الدينية بالمغرب الإسلامي. كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط، العدد 32، ٢٠١٦، ص ٦٢-٦٣.
- ۱۸ المجدوب، عبد العزيز. الصراع المذهبي بإفريقية إلى قيام الدولة البربرية. بيروت، لبنان، دار ابن حزم، ط۱/، ۲۰۰۸م، ص۹۹.
- ۱۹ حركات، إبراهيم. صورة من التواصل التاريخي بين دول الخليج العربي والدول المغاربية. مجلة التاريخ العربي، العدد ۳، ۱۹۹۹م، ص ۱۹.
- ٢٠ هويدي، يحيى. تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية. القاهرة، مصر، مكتبة النهضة المصرية، ط١، ١٩٦٥. م ١٥٥٠.
- ۲۱ ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد (ت: ۸۰۸ه/۱٤۰٥م). دیوان المبتدأ والخبر في تاریخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأکبر = تاریخ ابن خلدون. تح: خلیل شحادة، بیروت، لبنان، دار الفکر، ط۲، ۱۹۸۸م، ج۱، ص ۸۳۵.
- ۲۲ الشنتریني، علي بن بسام (ت: ۲۲هه/۱۱۶۸م). الذخیرة في محاسن أهل الجزیرة.
  تح: إحسان عباس، تونس، تونس، الدار العربیة للکتاب، ط۱، ۱۹۷۹م، ج۱، ص
  ۲۲.
- ٢٣ بن خيرة، نجيب. الأمن الفكري في التاريخ الإسلامي. بيروت، لبنان، دار ابن كثير،

- ط۱، ۲۰۱۸م، ص۱۵۰.
- 75- السلاوي، أحمد بن خالد بن محمد، (ت: ١٣١٥هـ/١٨٩٧م). الاستقصا لأخبار دول المغرب، المغرب الأقصى. تح: جعفر الناصري، محمد الناصري، الدار البيضاء، المغرب، دار الكتاب، ط١، ١٩٩٧م، ج١، ص ١٩٥٠.
- ٢٥ شرحبيلي، محمد. تطور المذهب المالكي في الغرب الإسلامي حتى نهاية العصر المرابطي. الرباط، المملكة المغربية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ط١، مص٦٠٠.
- 77- ابن أبي زرع الفاسي، محمد صالح بن عبد الحليم الغرناطي (ت: ٢٦هـ/١٣٢٥م). الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس. تح: كارل يوحن تورنبرغ، طبعة أوبسالة، ط ١٨٤٣م، ص١٣٦.
- ابن سالم مخلوف، محمد بن محمد بن عمر بن علي (ت: ١٩٤١هـ/١٩٤١م). شجرة النور الزكية في طبقات المالكية. تح: عبد المجيد خيالي، بيروت، دار الكتب العلمية، ط١، ٢٠٠٣م، ج١، ص١٥٤.
- ۲۸ البلخي، عبد الله بن أحمد بن محمود الكعبي (ت: ۳۱۹ه/۹۳۱م)، ذكر المعتزلة من
  کتاب المقالات، من مجموع فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة. تح: فؤاد سيد، تونس،
  الدار التونسية للنشر، د.ط، ۱۹۷۶م، ص ۲۷.
- 97- أحمد، إبراهيم. المعتزلة في بغداد وأثرهم في الحياة الفكرية والسياسية. القاهرة، مصر، مكتبة مدبولي، ط١، ٢٠٠٠م، ص١٨١.
  - ٣٠- المرجع نفسه، ص١٨٢.
- ٣١ البلخي، ذكر المعتزلة من كتاب المقالات، من مجموع فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة، مصدر سابق، ص٦٧.
  - ٣٢ السلاوي، الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى. مصدر سابق، ج١، ص١٩٤.
- ٣٣ أحمد، إبراهيم. المعتزلة في بغداد وأثرهم في الحياة الفكرية والسياسية، مرجع سابق، ص ١٧٧.
  - ٣٤- بن خيرة، نجيب. الأمن الفكري في التاريخ الإسلامي، مرجع سابق، ص١٩.
- ٣٥- الميلي، مبارك بن محمد الجزائري (ت: ١٣٦٤هـ/١٩٤٥م). تاريخ الجزائر في القديم

- والحديث. الجزائر، المؤسسة الوطنيّة للكتاب، ط١، ١٩٨٦م، ج٢، ص١٢٩، ١٣٧.
- البيلي، محمد. التشيع في بلاد المغرب الإسلامي حتى منتصف القرن الخامس الهجري. بيروت، دار النهضة العربية، ط١، ١٩٩٣م، ص٦٥.
- ٣٧- الصلابي، علي محمد. الدولة العبيدية في ليبيا. عمان، الأردن، دار البيارق، ط١، ٩٩٨.
  - ۳۸ انظر رواية أوليرى دى ليسى لمهمة ابن حوشب في التمهيد لقيام الدولة العبيدية في: O'Leary, (De Lacy .A Short History of the Fatimid Khalifate, London, 1923, p.p 51-60.
- ٣٩ ابن الأثير، علي بن أبي الكرم (ت: ٦٣٠هـ/١٣٢م). الكامل في التاريخ. تح: عمر عبد السلام تدمري، ، بيروت، لبنان، دار الكتاب العربي، ط١، ١٩٩٧م، ج٦، ٥٨٣.
- ٤٠ المالكي، عبد الله بن محمد (ت: بعد ٢٥٣ه/١٠٦١م). رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. تح: بشير البكوش، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط٢، ١٩٩٤م، ج٢، ص١٧٠.
- 13- يشير بروكلمان إلى فتنة الشيعة الإسماعيلية عند حديثه عن بداية تأسيس الدولة العبيدية في شمال إفريقية من خلال الإشارة إلى النسب المزعوم لعلي بن أبي طالب وفاطمة رضي الله عنهما ويشبه مذهبهم الباطني مثل مذهب القرامطة ويجعل بينهم وبينهم انتسابا، ويذكر جعلوا العقيدة الإسلامية ونصوصها تخدم أهدافهم السياسية من خلال تفسير كلمات القرآن والتعرف فقط على معناها الباطني، انظر:
  - Brockelman. Carl., History of the Islamic people. New York, 1947, P 158.
    - ٤٢ بن خيرة، نجيب. الأمن الفكري في التاريخ الإسلامي، مرجع سابق، ص٢٥.
      - ٤٣ المصدر نفسه، ص١٠٦.
- 33- بويجرة، على الشريف بشير. جهاد الفقهاء المالكية وأساليب مقاومتهم للدولة الشيعية العبيدية في المغرب العربي. مجلة الحوار المتوسطي، تونس، مجلد ١١، عدد ٣، ٢٠٠٠م، ص٢٠٦٠.

- 20- أبو زيد الدباغ، عبد الرحمن بن محمد بن علي الأنصاري (ت: ١٩٩٩هـ/١٣٠٠م). معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان. تح: إبراهيم شبوح، القاهرة، مصر، مكتبة الخانجي، ط٢، ١٩٦٨م، ج٢، ص٢٩٨.
- 23 بويجرة، جهاد الفقهاء المالكية وأساليب مقاومتهم للدولة الشيعية العبيدية في المغرب العربي. مرجع سابق، ص٧٨-٧٩.
- ٤٧- أبو زيد الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان. مصدر سابق، ج٢، ص ١٨٥.

#### ٤٨ – انظر:

Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, THE UNIVERSITY OF CHICAGO, Published, Second Edition, 1970, USA, Vol. II, No. 2, P. 117

- 93- القاضي عياض {" XE القاضي عياض "}، أبو الفضل بن موسى بن عياض بن عمرون اليحصبي (ت: ٤٤هه/١٤٩م). ترتيب المدارك وتقريب المسالك. تح: ابن تاويت الطنجي وآخرون، المحمدية، مطبعة فضالة، ط١، ١٩٦٥م، ج٤، ص ٣٠٩. / أبو زيد الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، ج٣، ص ٢٧.
  - ٥٠ المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية، ج١، ص١٨٢.
    - ا $^{\circ}$  المصدر نفسه، ج۱، ص ۲۸۷.
    - ٥٢ المصدر نفسه، ج١، ص ٣٥٠.
    - <sup>07</sup> المصدر نفسه، ص ۳۵۰-۳۵۱.
    - $^{36}$  المصدر نفسه، ج۲، ص۷۰–۷۵.
    - °°- المصدر نفسه، ج۲، ص٦٨-٦٩.
      - ٢٥ المصدر نفسه، ج٢، ص ٧٢.
        - ٥٧ المصدر نفسه.
- $^{\circ \circ}$  الخشنى، محمد بن عبد السلام الخشنى (ت:  $^{\circ}$  ۱۸۲ه/ $^{\circ}$  محمد بن عبد السلام الخشنى (ت:  $^{\circ}$  محمد زينهم، القاهرة، مصر، مكتبة مدبولي، د.ط، د.ت، ص $^{\circ}$  .
  - <sup>09</sup>- المصدر نفسه، ص ۱۹۹.
  - -- القاضى عياض، ترتيب المدارك وتقريب المسالك. مصدر سابق، ج٤، ص ٢١٥.

- 11- المصدر نفسه، ج٤، ص ٢١٥.
- <sup>۱۲</sup> ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد القرطبي (ت: ٤٦٣هـ/١٠٠م)، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، تح: بشار عواد معروف وآخرون، بريطانيا، لندن، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، ط١، ٢٠١٧م، ج١، ص ١٩٢.
  - <sup>17</sup> المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وافريقية، ج٢، ص٧٣.
    - <sup>۱۲</sup> المصدر نفسه، ج۲، ص۲۱۳.
    - ٦٥- المصدر نفسه، ج١، ص٢٣٦.
      - ٦٦ المصدر نفسه.
    - $^{7}$  المصدر نفسه، ج $^{1}$ ، ص  $^{7}$ ۸.
  - <sup>۱۸</sup> انظر: المقال العلمي بعنوان: الكتابة الباطنية بين التصوف والعلم، للباحث ميغيل فاتر، منشور بتاريخ ۳۰ جوان ۲۰۱۵م على الرابط التالى:

Esoteric Writing between Mysticism and Science, Miguel Vatter, https://www.researchgate.net/publication/281263936\_Esoteric\_Writing\_between\_Mysticism\_and\_Science

- <sup>71</sup> التُقِيَّةُ: وهي أن يظهر الإنسان غير ما يبطن حفاظاً على نفسه أو ماله أو عرضه، حتى ولو خالف الشريعة، وناقض الدين، والتقية: الخشية والخوف، والتقية عند بعض الفرق الإسلامية: إخفاء الحق ومصانعة الناس في غير دولتهم تحرزاً من التلف، أو هي إظهار غير ما يعتقد وقايةً لنفسه من أذى قد يصيبها، وهي من عقائد الشيعة. انظر: مجمع اللغة العربية بالقاهرة (مصطفى إبراهيم وآخرون). المعجم الوسيط. القاهرة، دار الدعوة، ط۱، ۱۹۷۹م، ج۲، ص ۱۰۵۱؛ قلعجي، محمد رواس، وقنيبي، حامد صادق، معجم لغة الفقهاء، عمان، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، ط۲، ۱۹۸۸م، ص ۱۶۲.
- · أبو زيد الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان {" XE القيروان "}، مصدر سابق، ج٢، ص٢٦٥.
  - $^{\gamma}$  المصدر نفسه، ج۲، ص $^{\gamma}$  .
  - <sup>۷۲</sup> الخشني (" XE الخشني ")، طبقات علماء إفريقية. مصدر سابق، ص٦٢.
- ٧٣ أبو زيد الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان. مصدر سابق، ج٢، ص

- .17.
- <sup>۷۴</sup> المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢، ص ٦٤.
- ٠٠- أبو زيد الدباغ {" XE الدباغ "}، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، ج٢، ص
- <sup>۷۱</sup> المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢، ص ٨٨؛ أبو زيد الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان. مصدر سابق، ج٢، ص ٦٢.
- <sup>۷۸</sup> المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢، ص ٥٩- ٢٠.
- <sup>۷۹</sup> المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢، ص ٩٠-٩١؛ أبو زيد الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان. مصدر سابق، ج٢، ص ١٦٩-١٧٠.
- ^- أبو زيد الدباغ " | XE الدباغ " | ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان ، ج ٢ ، ص ١٦٨ .
  - $^{\Lambda}$  المصدر نفسه، ج۲، ص ۱٦۸.
- ^^- المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢، ص ٦٠-٦٢؛ أبو زيد الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان. مصدر سابق، ج٢، ص ٣٠٠-٣٠٠.
- -^- ابن عذاري المراكشي، أبو عبد الله محمد بن محمد (ت: ٦٩٥هـ/١٢٩٥م)، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تح: ج. س. كولان، إ. ليفي بروفنسال، بيروت، دار الثقافة، ط٣، ١٩٨٣م، ج١، ص١١٢٧، ١٥١.
- <sup>^^</sup> المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢،

- ص ٩١–٩٦.
- -^- المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢، ص ٦٢؛ أبو زيد الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان. مصدر سابق، ج٢، ص ١٦٦.
- <sup>^^</sup> المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. مصدر سابق، ج٢، ص
  - $^{\Lambda V}$  المصدر نفسه، ج۲، ص  $^{\Lambda V}$
- ۸۸ انظر: شوقي الجمل، المغرب العربي الكبير في العصر الحديث، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، ط١، ١٩٧٧م، ص ٤٥٣. / الميلي، تاريخ الجزائر في القديم والحديث، ج٢، مرجع سابق، ص ١٢٢.
- ٨٩- شوقي الجمل، المغرب العربي الكبير في العصر الحديث، مرجع سابق، ص ٤٥٤. /
  الميلي، تاريخ الجزائر في القديم والحديث، ج٢، مرجع سابق، ص ١٤٠.
- ٩٠ الخريطة مقتبسة من كتاب: المغلوث، سامي بن عبد الله بن أحمد، أطلس الفرق والمذهب في التاريخ الإسلامي، الرياض، مكتبة العبيكان، ط١، ٢٠١٧م، ص١٣٥.
- 91 الخريطة مقتبسة من كتاب: مؤنس، حسن، أطلس تاريخ الإسلام، القاهرة، الزهراء للإعلام العربي، ط١، ١٩٨٧، ص ١٥٩.
- 97 الخريطة مقتبسة من كتاب: حسن مؤنس، أطلس تاريخ الإسلام، مرجع سابق، ص

## قائمة المصادر والمراجع:

- ابن أبي زرع الفاسي، محمد صالح بن عبد الحليم الغرناطي (ت: ۱۳۲۵هـ/۱۳۲۵م). الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس. تح: كارل يوحن تورنبرغ، طبعة أوبسالة، ط ۱۸٤۳م.
- ابن الأثير، علي بن أبي الكرم (ت٦٣٦ه/١٢٣١م). الكامل في التاريخ. تح: عمر عبد السلام تدمري، بيروت، لبنان، دار الكتاب العربي، ط١، ١٩٩٧م.
- ۳. ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد (ت: ۸۰۸ه/۱٤۰۰م). دیوان المبتدأ والخبر في تاریخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر = تاریخ ابن خلدون. تح: خلیل شحادة، بیروت، لبنان، دار الفكر، ط۲، ۱۹۸۸م.
- ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد القرطبي (ت: ٣٦٤هـ/١٠٠٠م)، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، تح: بشار عواد معروف وآخرون، بريطانيا، لندن، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، ط١، ٢٠١٧م.
- ابن عذاري المراكشي، أبو عبد الله محمد بن محمد (ت: محمد ۱۲۹۵هم). البیان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب. تح: ج.
  س. كولان، إ. ليفي بروفنسال، بيروت، دار الثقافة، ط۳، ۱۹۸۳م.
- ابن فرحون، إبراهيم بن علي بن محمد (ت: ١٣٩٧هم). الديباج
  المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب. بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية، د. ط، د.ت.

- ابن یعیش، یعیش بن علي بن یعیش الأسدي، شرح الملوكي في التصریف، تح: فخر الدین قباوة، حلب، سوریا، المكتبة العربیة، ط ۱، ۱۹۷۳م.
- أبو البقاء الكفوي، أيوب بن موسى الحسيني الحنفي (ت: ۱۹۶ ۱۹۵ م). الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية.
  تح: عدنان درويش ومحمد المصري، بيروت، مؤسسة الرسالة، د.ط، د.ت.
- ٩. أبو الوليد الباجي، سليمان بن خلف التجيبي (ت: ٤٧٤هـ/١٠٨٦م).
  المنهاج في ترتيب الحجاج. تح: عبد المجيد تركي، بيروت، لبنان، دار الغرب الإسلامي، ط٣، ٢٠٠١م.
- 10. أبو زيد الدباغ، عبد الرحمن بن محمد بن علي الأنصاري (ت: ١٩٦هـ/١٣٠٠م). معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، تح: إبراهيم شبوح، القاهرة، مصر، مكتبة الخانجي، ط٢، ١٩٦٨م.
- 11. أحمد، إبراهيم. المعتزلة في بغداد وأثرهم في الحياة الفكرية والسياسية. القاهرة، مصر، مكتبة مدبولي، ط١، ٢٠٠٠م.
- 11. البلخي، عبد الله بن أحمد بن محمود الكعبي (ت: ٩٣١هـ/٩٣١م). ذكر المعتزلة من كتاب المقالات، من مجموع فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة. تح: فؤاد سيد، تونس، الدار التونسية للنشر، د.ط، ١٩٧٤م.
- 17. بن خيرة، نجيب. الأمن الفكري في التاريخ الإسلامي. بيروت، لبنان، دار ابن كثير، ط١، ٢٠١٨م.
- 11. البيلي، محمد. التشيع في بلاد المغرب الإسلامي حتى منتصف القرن الخامس الهجري. بيروت، دار النهضة العربية، ط١، ٩٩٣م.

- 10. حبنكة الميداني، عبد الرحمن حسن. ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة. دمشق، سوريا، دار القلم، ط٤، ١٩٩٣.
- 17. الخشني، محمد بن عبد السلام (ت: ٢٨٦هـ/٩٩م). طبقات علماء افريقية. تح: محمد زينهم، القاهرة، مصر، مكتبة مدبولي، د.ط، د.ت.
- 11. السلاوي، أحمد بن خالد بن محمد، (ت: ١٣١٥ه/١٨٩٧م). الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى. تح: جعفر الناصري، محمد الناصري، الدار البيضاء، المغرب، دار الكتاب، ط١، ١٩٩٧م.
- 11. شرحبيلي، محمد. تطور المذهب المالكي في الغرب الإسلامي حتى نهاية العصر المرابطي. الرباط، المملكة المغربية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ط١، ٢٠٠٠م.
- 19. الشريف الجرجاني، علي بن محمد بن علي (ت: ١٦٨ه/١٤١٦م). التعريفات. تح: جماعة من العلماء، بيروت، دار الكتب العلمية، ط١، ١٩٨٣م.
- ٠٢. الشنتريني، علي بن بسام (ت: ٥٤٢هـ/١١٨م). الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة. تح: إحسان عباس، تونس، الدار العربية للكتاب، ط١، ١٩٧٩م.
- 11. شوقي الجمل، المغرب العربي الكبير في العصر الحديث، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، ط١، ٩٧٧م.
- ٢٢. الصلابي، على محمد. الدولة العبيدية في ليبيا. عمان، الأردن، دار البيارق، ط١، ١٩٩٨م.
- 77. الطبري، محمد بن جرير بن يزيد (ت: ٣١٠هـ/٩٢٣م). جامع البيان في تأويل القرآن = تفسير الطبري. تح أحمد محمد شاكر، بيروت، لبنان، مؤسسة الرسالة، ط١، ٢٠٠٠م.

- ۲٤. القاضي عياض، أبو الفضل بن موسى بن عياض بن عمرون اليحصبي
  (ت: ٤٤٥هـ/١٤٩م). ترتيب المدارك وتقريب المسالك. تح: ابن تاويت الطنجى وآخرون، المحمدية، مطبعة فضالة، ط١، ١٩٦٥م.
- ۲۵. قلعجي، محمد رواس، وقنيبي، حامد صادق، معجم لغة الفقهاء، عمان،
  دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، ط۲، ۱۹۸۸م.
- 77. المالكي، عبد الله بن محمد (ت: بعد ٥٣هـ/١٠٦م). رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية. تح: بشير البكوش، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط٢، ١٩٩٤م.
- ۲۷. المجدوب، عبد العزيز. الصراع المذهبي بإفريقية إلى قيام الدولة البربرية. بيروت، لبنان، دار ابن حزم، ط۱، ۲۰۰۸م.
- ۲۸. المغلوث، سامي بن عبد الله بن أحمد، أطلس الفرق والمذهب في التاريخ الإسلامي، الرياض، مكتبة العبيكان، ط۱، ۲۰۱۷م.
- 79. مؤنس، حسن، أطلس تاريخ الإسلام، القاهرة، الزهراء للإعلام العربي، ط١، ١٩٨٧م.
- الدين، عبد الحميد محمد (ت: ١٣٩٢هـ/١٩٩٢م). رسالة الآداب في علم آداب البحث والمناظرة. بيروت، دار المعارف الإسلامية، ط٢، ١٩٩٨م.
- ۲. الميلي، مبارك بن محمد الجزائري (ت: ١٩٤٥هم). تاريخ الجزائر في القديم والحديث. الجزائر، المؤسسة الوطنيّة للكتاب، ط١، ١٩٨٦م.
- ٣. هويدي، يحيى. تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية. القاهرة،
  مصر، مكتبة النهضة المصربة، ط١، ١٩٦٥.

#### المقالات والدوريات:

- ا. بويجرة، علي الشريف بشير، جهاد الفقهاء المالكية وأساليب مقاومتهم للدولة الشيعية العبيدية في المغرب العربي، مجلة الحوار المتوسطي، تونس، مجلد ۱۱، عدد ۳، ۲۰۲۰م، ص. ص ۱۱۸–۱۳۳۰. انظر: https://www.asjp.cerist.dz/en/downArticle/281/11/3/14
- ٢. حركات، إبراهيم. صورة من التواصل التاريخي بين دول الخليج العربي والدول المغاربية. مجلة التاريخ العربي، العدد٣، ٩٩٩ م.
- 7. كنوني، آسيا. مدخل إلى المناظرات الدينية بالمغرب الإسلامي. كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط، العدد32، ٢٠١٦م.

### المراجع الأجنبية:

- 1. O'Leary, (De Lacy .A Short History of the Fatimid Khalifate, London, 1923.
- 2. Brockelman. Carl., History of the Islamic people. New York, 1947.
- 3. Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, THE UNIVERSITY OF CHICAGO, Published, Second Edition, 1970, USA, Vol. II, No. 2, P. 102.
- 4. Esoteric Writing between Mysticism and Science, Miguel Vatter,
  - https://www.researchgate.net/publication/281263936\_Esoteric \_Writing\_between\_Mysticism\_and\_Science.